<u> श्रीमद्भादेखोणाञ्चाराधिस्रचेत</u>

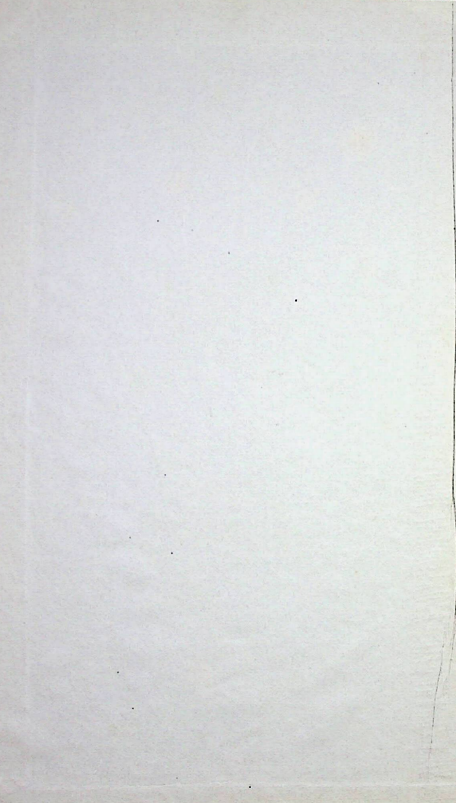
# SECTEO BUIL

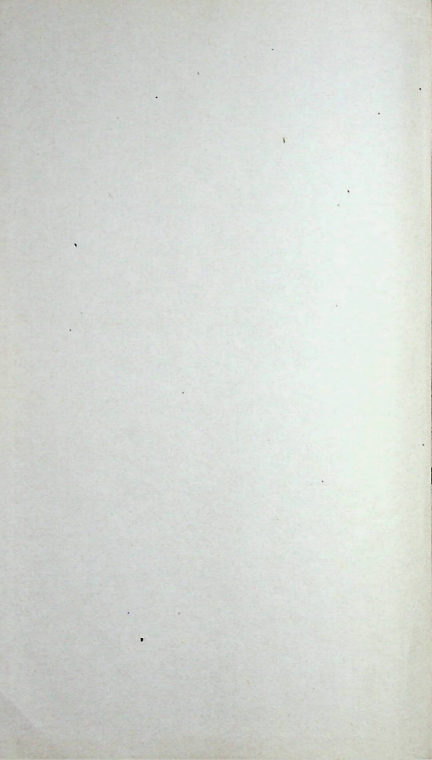
श्रेष्ट्रधानायण्यः।

**WALEHAMS** 

(हिलीयो पाप : दितीय : परिव्होद :)

श्रीकाषाख्यामाथतकंवामीहोन





### श्रीमद्गङ्गेशोपाध्यायविरचितं

# तत्त्वचिन्तामणौ

ईश्वरानुमानपरम् अनुमानखण्डम्

श्रीजयदेविमश्रविरचिताऽऽलोक-नामकटीकासहितम् ( द्वितीयो भागः द्वितीयः परिच्छेदः )

> कालिकातास्थ-संस्कृतमहाविद्यालयाध्यापक-श्रीकामार्ख्यानाथतर्कवागीशेन परिशोधितम्



चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठान

३८ यू० ए० बंगलो रोड, जवाहरनगर दिल्ली ११०००७ ( एशियाटिक सोसायटी, कलकत्ता के संस्करण से पुनर्मुद्रित )

प्रकाशक

## चौखम्बा संस्कृत प्रतिष्ठान

(भारतीय संस्कृति एवं साहित्य के प्रकाशक तथा वितरक ) ३८ यू. ए., बंगलो रोड, जवाहरनगर पो० वा० नं० २९९३ दिल्ली ९९००७ दूरभाष : २३६३९९

> पुनमुंद्रित प्रथम संस्करण १९९० मूल्य ३११-००

मुद्रक श्रोजी मुद्रणालय वाराणसी

## **TATTVACINTĀMANI**

OF

### GANGEŚA UPĀDHYĀYA

ĪSVARĀNUMĀNA

A portion of:

#### ANUMĀNA KHANDA

With the Commentary 'Āloka' by
Shri Jayadeva Mishra
(Volume II: Part 2)

Edited by Pt. Kamakhyanath Tarkavagish



#### CHAUKHAMBA SANSKRIT PRATISHTHAN

38 U. A., Bungalow Road, Jawaharnagar DELHI 110007

# CHAUKHAMBA SANSKRIT PRATISHTHAN Oriental Publishers & Distributors)

38 U. A. Bungalow Road, Jawaharnagar
Post Box No. 2113
DELHI110007

Telephone : 236391

Reprint Edition

This Publication has been brought out with the financial assistance from Ministry of Education & Culture, Govt. of India.

If any defect is found in this book, please return the copy by V. P. P. for the cost of postage to the publisher for free exchange.

### श्रकारादिकमेण विषयस्त्रची।

### ईश्वरानुमानखण्डस्य।

विषयः।

ई।

इंश्वरानुमानप्रयाली १।१॥

क।

कार्याल बच्चां १४८।०॥

त।

चिदिखिमते सुतिषदार्थः १८२। ८॥

द

दाच्चाचनुकू नातिरिक्त मिक्तिवादिमतं ११६। । । दाच्चाचनुकू नातिरिक्त मिक्तिवादिमतख्यः नं १२२। । । दुःखाभावस्य प्रद्वार्थं त्वयवस्यापनं १०५। १॥

प।

घाभाकरमते मुक्तिपदार्थः १७३। ।

म।

मुक्तिपदार्थविचारः १५६।०॥ मुक्ती प्रमाखोपन्यासः १००। ॥॥

व।

विश्विष्ठाभावविचारः ८६ । २॥

स।

संसर्गामावान्योन्यामावयोर्भेदीपायव्यवस्थापनं १०० ! = ॥

# तत्त्वचिन्तामणि-तृहीकाकारोडृतस्त्रोक-श्रुतीनां प्रतीकस्य श्रकारादिक्रमेण सूची।

### र्श्वरानुमानखण्डस्य।

प्रतीकः।

羽 1

खप्रारीरं वावसन्तं १७८ । ११ ॥ खद्यं सर्व्वस्यः प्रभवः ८२ । १२ ॥

आ।

खातमा ज्ञातयः २०८ । ४ । खातमा वा खरे स्रोतयः १५६ ! ८ ॥ १०८ । ८ ॥ १८३ । १६ ॥ खानन्दं ब्रह्मायो रूपं १८१ । ३ ॥

उ।

उत्तमः पुरुषस्वन्यः ८०। ६॥ उभाग्यामेव पद्माभ्यां १८६। ५॥

का।

काम्यानां कमीयां न्यासं १८८। ६॥

ज।

जचे जातिसारो दिनः १८०। १॥

च।

ज्ञानं प्रधानं न तु कामी हीनं १८६ । ११॥ ज्ञानाधिः सर्व्वकामी शिष्टर । ८॥ तस्मात् तत्राप्तये यतः १८६ । २॥ तांस्तु देवाः प्रपद्यन्ति १८० । ५॥ तावदेवास्य चिरं १८८ । ०॥

द।

दुःखिनात्यन्तं विमुक्तः १६०। १०॥ इष्ट्यः श्रोतयः १६०। १८॥

न।

न पपाठ गुरुप्रोक्तां १८०। १। निर्व्यं विज्ञानमानन्दं १८१। २॥ न्यायागतधनः १२५। ८॥

प।

परिचानाङ्गवेन्म् तिः १८६। ८॥
प्ररोडाग्रेयेंनेत १३५। ५॥
प्रक्तरपनाग्रेनापः १६५। १॥
प्रतिष्ठितं पूजयेत् १८८। ३॥
प्रधाने रागात् १६८। ६॥
प्रोचिता ब्रीह्यः १३६। २॥

भं।

भिद्यते हृदयग्रन्थिः १८२। ५॥

म।

माभुक्तं च्हीयते कमी १८२। ६॥ मोचाश्रमस्रतुर्थी वै १८३। १०॥ विश्वतस्र व्याहरत प्रश्ना । ८ ॥ विश्वतिस्थिनेत १३५ । ८ ॥ विश्वतिष्ट क्ति १३५ । २ ॥ १४१ । २ ॥ विश्वति १४२ । ५ ॥

स।

संन्यस्य सर्वेककीका १८५। १३ सक्तून् प्रोच्चिति १८३। १॥ सत्येन वश्यक्तपसा १८६। ७॥ स ब्रह्मसंस्थोऽस्तत्वमेति १८३। ८॥ स्रो स्रो कर्नास्थित्र १८५। १८॥

## तत्त्वचिन्तामणि-तट्टीकाकारभ्रतग्रन्थनामां श्रकारादिक्रमेण स्रची।

李李宗令令

### ईश्वरानुमानखण्डस्य।

ग्रयगमानि ।

ज।

जड़भरतोपाखानं १८६। २०॥

भ ।

भगवद्गीता १८८। ५॥

व।

विषापुरायं १८६। १॥

श्रा

अप्रतिः १३५ । ३ । १५६ । ८ ॥ १६० । १८ ॥ १०८ । १० ॥ १८० । १६ ॥ १८६ । ७ ॥ १८५ । १ ॥

स।

स्रितः १८५। १० ॥ १८३। ५।

## तत्त्वचिन्तामिण-तट्टीकाकारोक्षिखितवैदिकशब्दानां श्रकारादिक्रमेण सूची।

C REAL ROY

### र्श्यरानुमानखण्डस्य।

वैदिकप्रव्दाः।

স্ম ।

च्यपूर्व्वं १३६ । ३ ॥ १५५ । १ ॥ च्यवघातः १३५ । ३ ॥

द।

दानं १३६ । इ॥

प।

प्रोडाग्रः १३५। ५॥

प्रयाजः १८४। १०॥

प्रायश्चित्तं १५६। १८॥ १६८। ८॥

प्रोचर्ण १३५। ७॥ १३६। ५॥ १३७। ७॥ १३६। ३॥ १४१। १०॥

य।

यागः १३५ । ०॥ १३८ । ६॥ १५५ । १॥

₹ 1

रात्रिसमं १०८। ५।

स।

खर्मः १३०। ३१५४। २०॥

ह।

होंमः १८६। ६॥



### श्रीगगोशाय नमः।

# तत्त्वचिन्तामगौ

### ईश्वरानुमानम्।

य्वमनुमाने (१) निक्षिति तस्माज्जगिनमित्रपुरुष-धौरेयसिडिः, श्चित्यादे। कार्यत्वेन घटनत्सकर्तृक-त्वानुमानात् (१) । ननु श्चित्यादि प्रत्येकं न पश्चः, तस्य

### ईश्वरानुमानाचाकः।

'जगदिति कार्य्यजातिमत्यर्थः, 'तस्वेति, प्रतिज्ञाकाले खस्न-परेन तावदिभिधानस्वागकालादित्युपन्नचणं, तावतामनन्तलादिभ-धानस्वानेकसमयसाध्यतया तावत्पर्यन्तानुविधेय-स्वेयः-प्रतिवादिना-

<sup>(</sup>१) र्रम्बरानुमानप्रकरणस्य मध्रानायक्तत्वाख्याया दुष्पाणलेन वा-खासच्कारं विना दुवेधिलेन चातिप्रामाणिक-जयदेविमश्रक्तता-लोकाख्यवाख्या सचितं तादणप्रकरणं मुद्रितमिति।

<sup>(</sup>२) च्चितिः सकर्त्तेका कार्य्यलात् घटवत् इत्यनुमानादित्यर्थः ।

स्वश्र व्याभिधातुमश्रकात्वात्। नापि मिखितं, एकरूपाभावात् (१)। श्रत एव सकर्तृकत्वासकर्तृकत्वविचारारम्भकसंश्रयविषयः तथाभूतविवाद्विषया वा न
पश्चः, एकरूपाभावेन तथास्तावत्सुयहौतुमश्रकात्वादादिनार्निश्चितत्वेन संश्रयाभावात्। न च वाद्यनुमानयोस्तु ख्यवखत्वेन मध्यस्य संश्रयः, श्रनुमानाभ्यां तस्य
संश्रयामध्यस्यप्रश्नानन्तरच्चानुमानमित्यन्येान्याश्रयात्
घटेऽपि कदाचित्तयोः सम्भवात् प्रत्येकं संश्रये विवादास्पदत्वेनानुमानेऽथान्तरतापत्तेश्व। न च श्ररीरापेश्रेण कर्चा यन्न कृतं श्ररीराजन्यं जन्यं वा पश्चः, जन्यात्मविश्रेषगुण-शब्द-फुक्तार-सर्गाद्यकाखीनवेदःघटादिखिष्यादिसम्पदायानामीश्वरमाचकर्वकाणामसंग्रहात् (१)

मानाङ्गामनासमावाचेत्यपि द्रष्टयं (१)। 'मिनितमिति एकपचता-वच्छेदकाविक्विनित्यर्थः। ननु संगय-विवादौ विभेषणतयोप-जचणतया वा पचतावच्छेदकौ तच नाद्य द्रत्याह, 'वादिनोरिति, नान्य द्रत्याह, 'घटेऽपीति, तथाचां भ्रतः सिद्धसाधनमिति भावः।

<sup>(</sup>१) चानुगतपच्चतावच्चेदकाभावादित्यर्थः।

<sup>(</sup>२) रतेषां ग्ररीरजन्यत्वनियमेन ग्ररीराजन्यत्वरूपेण सङ्ग्रन्हीतुमग्रका-त्वात !

<sup>(</sup>३) ऋनुविधेयः राजादिः खोयान् मध्यस्यः।

श्विसि देश श्रेष्ट स्वारा श्रीरिणोऽपि सित्यादिकर्ति-त्वात् । नापि जन्यक्रत्यजन्यं जन्यमुभयसिद्वकृति-जन्यान्यदा जन्यं प्रसः, सित्यादीनामदृष्टदारा जन्य-कृतिजन्यत्वात् । नाप्यदृष्ट जनकरूत्यजन्यं जन्यकृति-सास्याद्वान्यं वा (१) जन्यं प्रसः, ईश्वरकृतेरदृष्ट्जनकृतेन्ति स्थाद्वान्यं वा (१) जन्यं प्रसः, ईश्वरकृतेरदृष्ट्जनकृत्वेन सित्याद्वे तद्भावात् (१) । घटाद्विष्येवं प्रस्त्वेनां श्रतः

'श्रसिद्धेश्चेति श्रप्रसिद्धेरित्यर्थः। दितीयलचणे दोषमाइ,'घटादाविति,

<sup>(</sup>१) प्ररीराजन्यवस्तप्रसिद्धा पचासिद्धेरित्यर्थः।

<sup>(</sup>२) जन्यमात्रं प्रति घटरुख हेतुलादिति भावः।

<sup>(</sup>३) सर्गोद्यकालीनचित्यद्धुरादीनामेव उभयसिद्धक्तिजन्यान्यत्वेन पच्च-तया न सिद्धसाधनमिति भावः।

<sup>(</sup>४) जन्यमात्रस्य ष्वदर्यजन्यतया सर्गाद्यकालीन चित्रवृङ्गरादीनामि क-स्वित्दर्यजन्यतया ष्वद्यद्वारा उभयसिद्धक्रतिजन्यत्वनियमेन तादशक्रतिजन्यान्यजन्याप्रसिद्धा पचाप्रसिद्धिरिति भावः।

<sup>(</sup>५) जन्यस्तिसाचारजन्यतं जन्यस्तिविण्रिष्टं यद्यत् तदन्यतं वैण्रिष्ट्यञ्च स्वजन्याजन्यत्व-स्वजन्यत्वोभयसम्बन्धेन ।

<sup>(</sup>६) तथाच जन्यमाचं प्रति दैश्वरक्ततेः कारयातया खट्छं प्रविष कारयातानियमेन देश्वरक्ततिमाचजन्यस्यापि सर्गाद्यकालीन चित्यादेः खट्छजनकक्तत्यजन्यत्वाभावात् पच्चासिद्धिरिति भावः। समवाय-सम्बन्धाविक्तिजनकत्विवच्चयो तु देश्वरक्तते समवायाविक्ताट्छ-जनकत्वाभावात्त दोष्ठ इति विभावनीयं।

सिह्यसाधनात्(१)। न च स्थितिरेव पश्चः, श्रङ्करेख सन्दिग्धानैकान्तिकत्वात् रो। न च निश्चितविपश्चे हेतु-सन्देहात्स इति वाच्यम्। हेतौ साध्याभाववद्गामित्व-संश्यस्य दूषकत्वात्। स च साध्याभाववति हेतुसन्दे-हा हेतुमति साध्याभावसन्देहादा उभयथापि दे ाषः। न चैवं पश्चेऽपि तत् स्यात्, अनुमानमाचा च्छेदकत्वे-नेतर्च<sup>(२)</sup> तस्य दूषकत्वात्। श्रङ्करे हेतारनिश्चयेन सन्दिग्धानैकान्तिकम् तन्त्रिश्चये च साध्यसन्देइवति साध्यानुमितिरेव पश्चवत्सामग्रीसच्चात्, श्रत एवाङ्गरः पश्सम इति चेत्, न, तस्यापश्चलेन हेताः पश्चधर्यता-विर्हेण स्थापनानुमानाविषयत्वात्। तदा तस्यापि पश्चले प्रतिज्ञान्तरापत्तिः। अनुमानान्तराधीनतत्सा-ध्यानुमित्यनन्तर्च पश्चेऽनुमितावितरेतराश्रयानैक-मप्यनुमानं स्थात् तचापि श्चित्यादौ सन्दिग्धानैकान्तात् श्चितेर्विवाद्विषयत्वे श्रङ्क्रे प्रथमं साध्यसाधनेऽर्था-

<sup>(</sup>१) घटादेः चेष्टादारा क्रितजन्यत्वेन उत्तोभयसम्बन्धेन क्रितिविश्विष्टा-न्यत्वादंश्वतः सिद्धसाधनसिति भावः। क्रितिविषि टान्यत्वघटक-वैश्विष्ठ्यं यदि खजन्यादृष्टाजन्यत्व-खजन्यत्वोभयसंसर्गरूपं विवद्धते सदा नांश्वतः सिद्धसाधनसिति विभावजीयं।

<sup>(</sup>२) खिभचारसन्देचादिवर्थः।

<sup>(</sup>३) तदितरचेति ख॰।

न्तराच। किच्चैवमैकैके। पादानाभि सिद्धाविप नेश्वर-सिद्धः। नापि सर्गाद्यका जीनं ह्य णुकं पक्षः, परम्प्रति सर्गाद्यसिद्धेः। किच्च सक्तर्यक् न तावत्कृतिमत्सद्ध-भावः क्रतिमज्जन्यत्वं वा. चस्मदादिना सिद्धसाध-नात्। उपादानगाचरापराक्षज्ञान-चिकीर्षा-क्रतिम-ज्ञन्यत्वं तदिति चेत्। न। उपादानगाचरत्वं यदि यत्किच्चदुपादानगाचरत्वं तदा चस्मदादिनाथीन्तर-त्वम्(१) ज्ञानादिजन्यत्वमपि(१) विविध्यतम्। न च घटेा-पादानगाचरापराक्षज्ञानादीनां क्षितिजनकत्वं सम्भ-यति, व्यभिचारादिति चेत्। न। क्षितिजनकादृष्ठजनक-ज्ञानादीनासुपादानविषयत्वनियमेनादृष्टदारा तैरेव

'धर्गाचिति यद्यपि द्वणुकमात्रकर्त्तमिद्वीवेश्वरिमद्वा पचित्रोषण-सन्तितं, तथापि ददानीं द्वणुकमस्मदादिनेव योगजज्ञानवता सकर्त्वकं खादित्यर्थान्तरापत्या पचित्रोषणं दत्तमित्याग्रयः। पचं विकल्प्य साध्यं विकल्पयितं प्रच्छति, 'किञ्चेति, 'यमि-चारादिति ददानीं घटोपादानगोचर्ज्ञाने सत्यपि चित्यनुत्पा-देन यभिचारात्। यदा चितेः प्राच्येनेदानीन्तनघटज्ञानस्य

<sup>(</sup>१) खस्मदादीनासुपादानचानमादाय प्रस्ततानाकाञ्चिताभिधानमिति भावः।

<sup>(</sup>२) ज्ञानादीनामपि जनकलिमिति ख॰।

सिद्धसाधनात्। न च साम्रात्तज्ञम्यत्वं विविधितम्, ति व कतिजन्याजन्यत्वे सित कितजन्यत्वम् स्वजनकन् कत्यव्यविद्वते। त्तर्भणविद्वतं वा घटदृष्टान्तस्य साध्य-विकलतापत्तेः घटादै। कुलालादिकर्त्तृकत्वाभावप्रस-क्राच। न च भरीरिक्रया दृष्टान्तः विविधितम्। घटनानैकान्तिकत्वात् (१) चेष्टात्वस्थापाधित्वाच (४)। नापि सित्याद्यपादानगाचरत्वं विविधितम्, अप्रसिद्धेः। न चोपादानभञ्जद्स्य सम्बन्धिभञ्जद्त्वेन घट-सित्यादि-पद्समभिव्याद्दारे तत्तदुपादानवे। धकत्वं चैने। साद-भक्तः भैनेवदिति वाच्यम्। भाव्दे हि वे। धे तथा (१)।

<sup>(</sup>१) सक्त कृतत्वपदस्य यदि क्रतिजन्याजन्यत्वे सति क्रतिजन्यत्वसर्थः तदा घटादेः क्रतिजन्यचेष्ठाजन्यत्वेन साध्यविरह्तिपत्तिरिति भावः।

<sup>(</sup>२) खन्यत्र चेटादारा क्रतिजन्यत्वेऽपि ग्ररीरिक्रियारूपायां चेटायां क्रतेः साचात् जनकत्वेन तस्या एव दृष्टान्ततं सुलभमिति तात्ययं।

<sup>(</sup>३) निरुक्तसकर्भुकलस्य चेटायामेव सत्त्वात् तादणसाध्यश्रन्ये घटादौ कार्य्यलहेतोवर्त्तमानलेन व्यभिचार इत्यभिप्रायः।

<sup>(8)</sup> तथाच निरुत्तसकर्त्तृकलस्य चेछायामेव सत्त्वात् यत्र यत्र सकर्तृ-कत्वं तत्र तत्र चेछालमिति चेछालरूपोपाधेः साध्यवापकत्वं, का-र्थालरूपहेतोः घटादौ सत्त्वात् तत्र चेछालाभावेन चेछालरूपो-पाधेः साधनाव्यापकलमित्युपाधिलमिति भावः।

<sup>(</sup>५) चैत्रो माहभक्तः इत्यादी यथा चैत्रादिपदसमिभयाद्वारेण माह-पदस्य चैत्रमाहनोधकलं तथा घट-चित्यादिपदसमिभयाद्वारेण उपादानपदस्य घट-चित्याद्यपादाननोधकलिमिति।

<sup>(</sup>६) न त्वनुमानादाविति भ्रोषः।

न चाच शब्दः प्रमाणम्, वादिनार्नाप्ततात्। श्रममाने त्वनुगतेन व्यापकत्वयहे तेन रूपेण व्याप-किसिंहः तच्चापादानत्वमेवेति कथं नार्थान्तरम् । किन्हेवं घटादाविप तत्तदुपादानत्वेनेवापिखत्या सा-मान्येन रूपेण कुचाप्यनुपिखतेव्याप्तिरेव न यद्येत। श्राप च सामान्यक्षसण्या ज्ञानक्षसण्या येगजधर्म-रूपया प्रत्यासत्त्या उपादानगाचरापरेशस्त्रान-चिकौ-पा-कितिमता श्रस्मदादिना सिह्नसाधनम् तेषां । सित्य-व्यवहितपूर्वसमयासत्त्वेऽपि तदतः सत्त्वात् श्रदृष्टदारा तेषामिप जनकत्वसस्भवात् ज्ञानादिसासाजन्यत्वस्य च निरस्तत्वात्।

तदा श्रभावेन नियतपूर्ववित्तिं लाभावादित्यर्थः । 'श्रदृष्टदारेति, यश्वपि दोषाभावाददृष्टदारकता योगिज्ञानस्य बाधिता, तथाये-तद्नुमानवलादेव "धर्मिकल्पनात दति न्यायात्<sup>(२)</sup> दोषं विनापि तस्यादृष्टजनकलं स्थादित्यर्थान्तरापादानमेवेदं द्रष्ट्यं ।

<sup>(</sup>१) उपादानज्ञानजन्यत्वेन उपादानज्ञानजन्यते कार्यातव्यापकत्यहे उपादानज्ञानजन्यत्वेन उपादानज्ञानजन्यत्वस्य सिद्धिः, न तु ज्ञिलुपादानज्ञानजन्यत्वस्य इत्यर्थान्तरमिति भावः।

<sup>(</sup>२) उपादानज्ञानादीनामित्यर्थः।

<sup>(</sup>३) धन्मिन ल्पनाता हि धन्मेन ल्पना लघीयसीति न्यायादित्वर्धः ।

श्रय (१) ये। गजधस्मा जन्यसिव ब्यका जन्यसामान्य-लक्षणप्रत्यासत्त्यजन्यजन्योपादान गोचरापरे। श्रज्ञान-चिकीर्षा-कृतिमद्जन्यं जन्यं पश्चः (१) ये। गजधस्मा जन्य-सिवक ब्यका जन्यसामान्यलश्चणप्रत्त्यासत्त्यजन्योपादान-गोचर्ज्ञान-चिकीर्षा-कृतिमज्जन्यमिति साध्यम्। यदा श्वनागतगोचर्साश्चात्कार्जनकप्रत्यासत्त्यजन्यजन्यज्ञा-नादिमद्जन्यं (१) जन्यमनागतगोचर्साश्चात्कारजनक-

'त्रय योगजेति, त्रवोभयच पचिवारेषणमप्रसिद्धिवार्णाय,

- (१) स्व चित्रकृरादी स्रवृष्टदारा योगिनां योगन्धर्म्भनन्योपादान-द्वाननन्य चिकीषां- क्वतिनन्यत्वेन पद्याप्रसिद्धिवारणाय योगन्धर्मा-नन्येति विशेषणं। स्रवृष्टदारा स्रवृप्तित्यात्मकोपादान ज्ञानन्यत-मादायासिद्धिवारणाय सिवकस्पकानन्येति विशेषणं, स्रवृप्तित्यात्मक-द्वानस्य सिवकत्यक्रयाप्तियहनन्यत्वेन वारणं, स्रवृष्टदारा सामान्य-नद्याप्रवासित्तनन्यातीन्त्रियोपादानविषयकद्वाननन्यत्मादायासि-द्विवारणाय सामान्यप्रवासन्त्यन्थेति विशेषणं।
- (२) खत्र जन्यतं उपादानचाने चिकीर्घायां क्वती च विशेषणं, जन्यत-स्याविशेषणत्वे जन्यमात्रस्थेन नित्यचान-नित्यचिकीर्घा-नित्यक्वतिज-न्यत्वेन सामान्यतस्तदजन्यजन्याप्रसिद्धा पच्चाप्रसिद्धिप्रसङ्गः । चन-यैव रीत्या सिद्धसाधनवारणाय साध्यांशे उक्कविशेषणत्रयस्य सार्थक्यं।
- (३) योगजधर्मास्य सामान्यजन्यस्य च खनागतगो चरसान्नात्वारजनक त्वेन वारणं, खन प्रत्यासत्त्यजन्यतिमित्यन जन्यत्वं सान्नात्परम्परा-साधारणं ग्राह्यं तेनानुमितेः परम्परया सामान्यप्रत्यासितजन्यत्वेन वारणमिति ध्येयं।

प्रत्यासत्त्रजन्थे।पादानगे।चरापरे।श्रज्ञानादिमज्जन्थभिति साध्यम्, ज्ञानाव्यविहते।त्तर्समयवत्तीं च्छा-तदव्यवहितात्तर्समयवर्तिष्ठतीनां (१) जनकत्वं विविश्वतं 
त तु ज्ञानादीनां ये।गपद्यम् पौर्वापर्यं वा अता न 
साध्याप्रसिद्धिनं वा श्वित्यादे। वाध इति। मैवम्। ये।गजधस्त्रीसामान्यज्ञानरूपप्रत्यासत्तीनामनागतगाचरसाश्वात्वारस्य तज्जनकप्रत्यासत्तीनाच्च परस्याप्रसिद्धतया 
तद्जन्थस्य साश्चात्कारस्याप्यप्रसिद्धत्वेन पश्च-साध्ययाविश्वेषणासिद्धा परं प्रत्याश्रयासिद्धेः साध्याप्रसिद्धेश्व ।
तिसद्धौ वा पश्चे तद्जन्थत्वासिद्धेः श्चितिजनकादृष्टजनकन्नति-चिकौर्षा-साश्चात्काराणां ये।गजधस्त्रीद्यजन्थानामदृष्टवारा श्चितिजनकत्वेन सिद्धसाधनात्। न च

आधिविशेषणञ्च सिद्धसाधनवारणाय। तत्र ज्ञानादीनासुभयत्रोप-खचणलं विशेषणलं वेति विकन्णं मनिस क्रत्य नाद्य दत्याह, 'योगजेति, सिद्धौ वा तदाश्रयस्थादृष्टदारा जनकलात् पचे तद्जन्यलासिद्धेः, दद्ञ्चोपखचणं साध्ये सिद्धसाधनाचेत्यपि द्रष्ट्यं। यथाश्रुते तु तिसद्धाविष योगजज्ञानस्य दोषाभावाददृष्टाभावाददृष्टादारकतया नद्जन्यलासिद्धेरित्यादेर्विरोधापातादिति ध्येयं। नान्य दत्याह, 'जितिजनकेति, व्याप्तियहजन्यलेनेत्यनन्तरं चकारः पूरणीयः, ते-

<sup>(</sup>१) तदव्यविह्तोत्तरच्यावित्वितीनामिति ख॰।

ताहश्रसास्राज्जन्यत्वं विविधितम्, घटादि हष्टान्ते तद्-सम्भवात्, दृष्टान्ते घटादै। जनकेष्टसाधनताज्ञानस्यातु-मितित्वेन जन्यसविकल्पकव्यात्तिग्रहजन्यत्वेन साध्या-प्रसिद्वेश्व ।

नतु व्याप्तिवलेन साध्यं सिध्यति व्याप्तिश्च यच यच कार्यत्वं तच तदुपादानाभिज्ञजन्यत्वम् (१) इतिरूपा न तु यदात्कार्य्यं तद्यत्वि चिदुपादानाभिज्ञजन्यति। एवच्च यच कार्य्यत्वं तच तदुपादानाभिज्ञजन्यत्विमिति विशिष्य व्याप्ता श्वित्यादी कार्य्यत्वं श्वित्याद्यपादाना-भिज्ञजन्यत्वमेव साध्यत्यते। न सिद्धसाधनमिति चेत्, न, घटे पटे च कार्यत्वस्य व्याप्तिग्रचः किं प्रत्येकं घटे। पादानाद्यभिज्ञजन्यत्वेन, तत्तदुपादानाभिज्ञजन्यत्वेन, उपादानाभिज्ञजन्यत्वेन, उपादानाभिज्ञजन्यत्वेन, उपादानाभिज्ञजन्यत्वेन वा, आद्ये घटे।पादानाभिज्ञजन्यत्वेन, कन्यत्वादी कार्य्यत्वस्य व्यभिचार एव। दित्तीये त्वननुगनतत्त्वच्दाभिधेयघटाद्यपादानगतानुगतरूपाभावात्

नोभयविभेषणविरहादुभयविभिष्ठज्ञानजन्यलक्ष्पमाध्याप्रसिद्धेरित्यर्था लभ्यते श्रन्यथानुमितेः पारोच्छानियमेनापरोचनौजलं साध्यं श्रत-एवाप्रसिद्धं किं तद्धें सविकच्पकव्याप्तिग्रहजन्यलक्षपविभेषणोपवर्णनं

<sup>(</sup>१) तदुपादानाभिचनत्तंकलमिति ख॰।

कथं व्यापकताग्रहः, तत्तच्छव्दस्य खभावात् समिभव्याह्नतपरतया नायं देष इति चेत्। न। अनुमाने
प्रव्दखभावापन्यासस्याप्रयोजकत्वात्। अत एवेदानीं
देवदत्तो बहिरस्ति विद्यमानत्वे सित ग्रहासन्वात्,
विद्यमानत्वे सित ये। यदा यच नास्ति स तदा तदितरिक्ते देशेऽस्ति यथाहमेव बहिरसन् ग्रहमध्ये तिष्ठामीत्यच पश्च-हष्टान्तसाधारणयन्त्व-तन्त्वयारनुगतयारभावान्तान्वयि, किन्तु व्यतिरेकीत्युक्तम्। तृतीये सिडसाधनमेव।

श्रथ सर्गायकाली नद्यण्कं ज्ञानेच्छा-क्रितसमान-काली नसामग्री जन्यम् कार्य्यलात् घटवत् श्रदृष्ट-सामग्री जन्यत्वेऽदृष्टत्वापित्तिरिति चेत्। न। परम्प्रति-सर्गायसिद्धेः। ज्ञानादी नां सिद्धाविष द्यणुका जनक-त्वात् उदासी नसिद्धावप्रयोजकत्वाच। एतेन सर्गाय-काली चे द्यणुकं द्यणुकासमवायिकारणसमानकाली-नक्षति अन्यमिति निरस्तम्। द्यणुकासमवायिकारण-

तत्र चेदं दूषणं न लगतीति स्नर्तयं। ननु सर्गाद्यजन्यलेन न पचता किन्तु द्वणुकलावच्छेदेनेव परन्वस्मदादिनापि सिद्धसाधन-मतस्तदंग्रे पचधर्मतावलादीयरसिद्धिः पचतावच्छेदकैक्याच नांग्रतः सिद्धसाधनमित्यस्वरसाद्दोषान्तरमाच, 'खदासीनेति, 'एतेनेति

समानकालीनक्षतित्वेन गैरिवाप्रयोजकत्वाभ्यामजनकत्वात् । किञ्च कार्य्यतं न तावद्योगेपिष्यतक्षत्य-हित्वम्, श्रसिद्धेः । नापि पूर्वकालासक्त्वे सित उत्तर-कालसम्बन्धित्वं, तत्तत्पूर्वकालत्वस्याननुगतत्वात् सक-लपूर्वकालस्याप्रसिद्धेः (१ । नापि कादाचित्कत्वम् (२), प्रागभावेनानैकान्तिकत्वात् (१) । नापि प्रागभावप्रति-योगित्वं, ध्वंसेनानैकान्तिकत्वात् (१) । नापि सक्त्वे सित तत्त्वम् (५), सत्ताजातेः परम्प्रति श्रसिद्धेः स्वरूपसत्तस्य च ध्वंसेऽपि सत्त्वात् । यत्त्वयं घटः एतद्घटजनकानि-

अप्रयोजकलेनेत्यर्थः । इेलर्थं एच्छति, 'किञ्चेति, 'सत्ताजातेरिति ।

<sup>(</sup>१) पूर्व्वतस्य प्रागमावचितिततया सर्वेषां वस्तूगां प्रागमावाधिकरण-कानाप्रसिद्धेरित्यर्थः।

<sup>(</sup>२) कादाचित्कत्वच किञ्चित्काचार्यत्तिते सित किञ्चित्काचरित्ततं, न तु किञ्चित्काचार्यतिते सित उत्पत्तिमत्तं, तथा सित प्रागभावेनानेका-न्तिकतादित्युत्तरग्रश्चासङ्गतेः।

<sup>(</sup>३) सकर्तृकलरूपसाध्यश्र्ने प्रागभावे कादाचित्वत्वरूपकार्थ्यतहेतोः सत्त्वात् यभिचार इति भावः।

<sup>(8)</sup> कपालादिसमवाधिकारणनाश्चन्ये घटादिनाश्चे परमते सकर्त्तृकाला-भावाद्व्यभिचार इत्यभिष्रायः, भावत्वे सति प्रागभावप्रतियोगित्वं यदि हेतुः तर्हि नासिद्धिने वार्जनेकान्तिकालमिति विभावनीयम्।

<sup>(</sup>५) प्रागभावप्रतियोगित्विमत्वर्थः।

त्यज्ञान-चिकीर्षा-क्रत्यितिरिक्तज्ञानादिजन्यः कार्यत्वात् पटविद्यादि । तन । विपश्चवाधकाभावेनाप्रयोजक-त्वात् अन्यथा (२) अयं घटः एतद्घटजनकानित्याद-धातिरिक्तादृष्टजन्यः कार्यत्वात् पटवत्, एते। सुख-दुःखसाश्चात्कारौ एतज्जनकानित्यसुख-दुःखातिरिक्त-सुख दुःखसाध्यौ सुख-दुःखसाश्चात्कारत्वात् द्रत्यादिना नित्यधन्धाधन्यं-सुख-दुःखात्रयस्यापि सिद्धिप्रसङ्गात् । अयं घटः स्वजनकानित्यज्ञानाद्यतिरिक्तज्ञानाद्यजन्यः (२) घटत्वात् अपर्घटवदित्यादिना सत्प्रतिपश्चाच्च ।

केचितु दश्यते तावद्भिमतग्राहिणीन्द्रिये मने।नि-वेश्रयतः पुंसे।मनःक्रियानुकू ले। यतः, तथाच सर्गाद्य-कालीनश्ररीरजन्यज्ञानध्वंसानाधारकालाधारज्ञानज-

यद्यपि नेदं दूषणं प्रसाधाङ्गकानुमानस्य सर्वसमातलात्, तथापि प्रसाधाङ्गके गौरवादप्रसाधाङ्गकसेवानुमानसुच्यतामिति मनसि-

<sup>(</sup>१) विषच्चस्य व्यभिषारस्य वाधकाभावेन वाधनिर्यायकाभावेन स्वतुकूत-तर्कप्रन्यत्वादित्वर्थः।

<sup>(</sup>२) साधनाभावसुक्ता वाधनमप्याह, अन्यथेति ।

<sup>(</sup>३) नित्यचागानद्गीकर्त्तृयां परेषां मते घटस्य खननकानित्यचानाद्यति-रिक्तचानाद्यनन्यत्वं सम्भवतीति भावः।

नकात्ममनायागजनिका<sup>(१)</sup> मनःक्रिया तन्मनागा-चरप्रयत्नानाधारतन्मनागाचरप्रयत्न-तद्वाप्येतरसकल-कारणाधारकालानन्तरकालानाधारा तन्मनःक्रिया-त्वात् सम्मततन्मनःक्रियावत् ऋषीत् प्रयत्नाधारका-लानन्तरकालाधारा सा क्रिया सिध्यतीत्याहुः<sup>(२)</sup>। तन्न, सर्गाद्यकाले ज्ञानजनकमनःसंयागजनकित्रयायां मा-नाभावः पूर्वक्रिययैव संयागसभावात् ईश्वरंवादिनां

क्रायेतदुक्तं। वस्तुतः सत्तावत्तं तसमवाय द्वित व्यर्थविश्रेषणलान्नेदं साधनं, श्रत एव जातिमत्तमिष न विश्रेषणं, न हि तन्नापि परम्प्रत्यसिद्धलमिति भावः। 'पूर्विक्रिययेवेत्युपलचणं कदाचित् पूर्वसंयोगेनापीत्यपि द्रष्ट्यं, प्रलये कर्मवद्गुणस्थापि सम्भवात्<sup>(२)</sup>। न च प्रलयकालीनसंयोगस्य ग्ररीरानविक्स्नोत्पत्तिकतेऽपि ग्ररी-ज्ञानजनकलमिति वास्यं। ग्ररीरानविक्स्नोत्पत्तिकतेऽपि ग्ररी-

<sup>(</sup>१) सर्गायकालीनं यक्क्रीरं तळान्यज्ञानध्वंसानाधारकाल खाधारी यस्य रवं भूतं यज्ज्ञानं तळानकात्ममनःसंयोगजनिका मनःक्रियेत्वर्थः।

<sup>(</sup>२) तथाच तादृश्मनः जियात्वावच्छेरेन प्रयत्नाधारकावानन्तरकावाधार-त्वसिद्धौ सर्गाद्यकावीनतन्त्रनः जियायामिष प्रयत्नाधारकावानन्तर-कावाधारत्वस्य चवस्यमङ्गीकर्त्त्वत्वेन सर्गाद्यकावे द्रैश्वरप्रयत्नाति-रिक्तप्रयत्नासम्भवादीश्वरसिद्धिरिति केषाश्विदाश्चयः ।

<sup>(</sup>३) जन्धद्रव्यानिधकरणकाचस्य प्रवयत्वेन तत्र कर्मण इव जन्यगुणस्य सत्त्वेऽपि न प्रवयत्वव्याघात इति भावः।

तन्मने।गे।चर्प्रयत्नानाधारः काले।ऽप्रसिद्ध एव<sup>(१)</sup> कि-यात्वस्यैव हेतुत्वे व्यर्थविश्रेषणत्वच्च<sup>(१)</sup>। किच्चैवं प्रयत्ना-

राविक्कनतादगायां ज्ञानजनकलाविरोधात्। एवञ्चात्रयासिद्धौ तात्पर्थं, द्रदसुपनचणं यभिचारोऽपि द्रष्टयः, नोदनादपि मनः-क्रियासभावादिति ध्येयं। यदि चेश्वरप्रयत्नजन्यलाच व्यक्षिचार-सदाइ, 'क्रियालखेति । 'किञ्चैविमत्यापाततः, मूलयुक्तिसु व्यर्थ-विश्रेषणलं, मनोगोचरप्रयत्नाप्रसिद्धा साध्याप्रसिद्धिरपि ऋतीन्द्रये प्रयत्नासमावादिति ध्येयं। यावता तदुत्तरकालोत्यत्तिकलस्य सा-धियतं प्रकालात् तावनात्रमाधनमन्यथासिद्धलग्रङ्गास्कन्दितमिति तथा साध्योपन्यासादिति । श्रत्रोपादानपदं खोपादानपरं, तद्गो-चरजन्यक्रतिजन्यं घटादि प्रसिद्धं तदन्यलं पचतावच्छेदकं, श्रत-उपादानपदं न खोपादानपरमप्रसिद्धेः, न सामान्यपरं, रूपोपा-दानप्रद्वादिगोचरजन्यक्षतिजन्यलेन प्रव्दादावयाप्तिरित्यादिद्वण-मलग्नकं भवति, श्रवीपादान-क्रत्योर्भधे ज्ञानपदमपि प्रवेशनीयं, तेनात्मगोचरक्रतिविषयमाचात्कारादिषु नाव्याप्तिः । यदा उपा-दानगोचरजन्यक्रतिलाविक्त्रन्तारणलाप्रतियोगीत्यर्थः, समनेतकार्थं प्रत्येव तथा जनकलादिति नातिप्रसङ्गाप्रसिद्धी।

<sup>(</sup>१) द्रैश्वरप्रयत्नस्य नित्यत्वेन तन्मनोगोचरेश्वरप्रयत्नस्य सर्व्यस्मन् काले सत्त्वात् तादशप्रयत्नानिधकरणकानासिजिरिति।

<sup>(</sup>२) र्रम्यरवादिमते जियामात्रस्य धन्ततो भगवत्ययत्नजन्यतेन यभि-चाराप्रसक्तेः हेतुश्ररीरे तन्मनः पदं वर्धम्।

एव दूरस्थे प्रतियोगिनि स्र्यःसामान्याज्ञानान्त तथा सादृष्यप्रत्ययः वनं प्रासादा द्रतिवत् बहुत्वस्य समु-दायत्वस्य वैकल्यत्वादेकं सादृष्यमिति (१) धी-प्रयोगी श्रन्यया वनाद्यपि श्रर्थान्तरं स्यात्, सामान्यस्य बहु-

कचिद्वयवसाम्यात् कचिद्रूपादिसाम्यात् कचित् क्रियासाम्यात् मादृश्यप्रतीतिर्न भवित किन्तु एतित्रतयसाम्यादेव इति धर्मे छत्तान्तविशेषणं, धर्मिणि तादृश्यध्मेवलं खाश्रयाश्रयलसम्बन्धेन वोध्यं तादृशेकधर्मवलेऽपि न सादृश्यमिति अध्यस्त्रनिवेशः। एक-निष्ठासाधारणधर्मस्यापरचासम्भवात् साधारणलिवेशः। श्रव युक्तिमप्याद्, 'श्रत एवेति, सादृश्यस्य एतादृश्रद्भपतादेवेत्यर्थः, 'दूरस्थे' श्रयन्तिक्षेष्ठे, 'प्रतियोगिनि' गवादौ, 'न तथा सादृश्यप्रत्ययः' न निरुक्तसादृश्यत्त्रीकिकप्रत्यच इत्यर्थः। नतु तस्य अध्यःसामान्य-रूपले एकं सादृश्यमिति प्रत्ययो व्यवहार्य न स्वादित्यत श्राह, 'वनं प्रासादा इतिवदिति, 'ससुदायलस्य' ससुदायलस्पस्य, 'वैकस्य-लात्' उत्पाद्यलात् तदिषयलेनाविवित्रत्तित्वादिति यावत्, 'प्रयोगः' व्यवहारः, श्रविवित्रतेते दृष्टान्तः 'प्रासादा इतिवदिति, एकल-विश्रयवने बद्धलवित्रिष्ठप्रासादाभिन्नलान्त्रयासम्भवात् यथा प्रासा-दादेवेद्धलमविवित्रते तथाचापीति भावः।

ननु तत्र वज्जलं विविचितसेव दित दृष्टान्तासिद्धिरित्यत श्राह, 'श्रन्यथेति तत्र वज्जलस्य विविचितले, 'श्रर्थान्तरं' प्रासादाभेदान्तया-निष्कपकं, 'स्थादिति, एकस्मिन् वज्जलस्य वाधितलादिति भावः।

<sup>(</sup>१) सामान्यमितौति ख॰।

त्वाल्पत्वाभ्यां सुसदश्य-मन्दसदश्यव हारः, तदु खते, "सामान्यान्येव भूयांसि गुणावयव-कर्मणाम्। भिन्न-प्रधानसामान्यय्यकां सादश्यमिष्यते'। इति, न, साजा-त्येऽप्यर्विन्दद्वयवत् सजातीयावयवादिश्रन्ये गुणादे।

नतु उक्तधर्साणां सादृश्यते सुसदृग-सन्दसदृग्रव्यवहारो न स्यादत-स्तमयुपपाद्यति, 'सामान्यस्रोति, उत्तधर्माणां मादृश्यह्यते भट्ट-कारिकामपि प्रमाणयति, 'तदुच्यत इति, तद्रथ्य 'गुणावयव-कर्मणां', 'ऋयांषि सामान्यान्वेव' त्रानेके साधार्णधमा एव, 'भिन्नप्रधानसामान्यव्यक्तं' प्रतियोगितृत्वसाधार्णधर्मभिन्नासाधार्ण-धर्ममिलितं प्रतियोग्यवृत्त्यमाधार्णधर्मविश्रिष्टमिति यावत्, तथाच तहुत्त्वसाधारणधर्म्भवत्त्वसेव तद्दैजात्यसिति भावः। उद्देग्द-विधेय-भावेनान्वयस्त्रे उद्ग्यगतिबङ्ग-मङ्खयोरविविचततात् 'दस्ते' द्रत्येकदचनं। दूषयति, 'नेति, 'साजात्येऽपि' वैजात्यविरच्हेऽपि द्रत्यर्थः, 'श्ररविन्दद्वयवत्' सदृग्रं पङ्कजद्वयसित्यादाविवेत्यर्थः, तथाच वैजात्यनिवेगे तत्र सादृश्यप्रत्ययो न खादिति भावः। ननूऋखले श्रमाधारणधर्मी न पद्मलं तस्य वक्षान्तरसाधारणलात् किन्विदन्त-सेव इति तच वैजात्य अख्येव इत्यतो दोषान्तरमाह, 'सजातीयेति, 'श्रवयवादीत्यादिपदाहुण-कर्म्मपरिग्रहः, श्रवयवादिगतसाधारण-धर्माश्र्न्ये द्रस्यर्थः, 'गुणादावित्यादिपदात् कर्मापरियदः । ननु गुणे कर्माणि च सदृगाश्रयलादेव तलात्यय दत्यत श्राह, 'जातौ क्रितमज्जन्यानि वा अपरेश्चित्रान-चिकीधा-प्रयत्निव-षयीभवदुपादानानि वा समवेतत्वे सित प्रागभाव-प्रतियोगित्वात् यदेवं तदेवं यथा घटः तथा चैतानि

यत्किञ्चित्तादृग्रप्रसिद्धिरन्यत्रेवात्रापि तन्त्रेति। यदा खपदं पत्ती-क्रतपर्मेव तज्जनकादृष्टोत्तरवर्तिनी घटादिकतिरिति अवति घटादेर्दृष्टान्तता। न च यत्किञ्चित्तद्त्तरवर्त्तिलसदृष्टजनकक्तावपि यावत्तद्त्तरलं न घटजनकक्तावपीति वाच्यं। इदानीन्तनले-नापि पचित्रोषणात्। न चैवं प्राचीने व्यभिचारः, हेतावपीदानी-न्तनलेन विशेषणादिति सर्वेमवदातं। 'श्रपरोचेति तादृशज्ञानवि-षयोपादानसमवेतानौत्यर्थः, चार्य-लड्रथयोरचाविवचितलात् दति ध्येयं। यद्ययत्र प्रत्यचेत्युचितं न लपरोचेति घट दति वक्तव्येऽनघट-द्रत्यप्रयोगात्, तथापि प्रत्यचलस्थेन्द्रियजन्यलपर्ले बाधः, साचाल-जातिपरले परम्प्रत्यसिद्धिरित्यभयसिद्धापरोचेत्यृत्रं, तदर्थश्वालिङ्गा-दिकरणकलं तच्चोभयसाधारणसेवेत्यवधेयं। ननु कर्माणि तल-ज्ञानोत्पत्तिप्रतिवन्धकाधमध्यंमदारोपयुज्यना इति मते खात्मचिना-नानुकूलकत्या खात्मगोचर्या प्रतिबन्धकाधर्मधंसदारा खात्मधाचात्कारे नोत्रपचतावच्छेदकमस्ति, किञ्च यत्र यागादि-समाष्ट्रीयं नमस्तारादिकतिस्तव यागसेच्छाले नमस्तारस मानस-तया मानसञ्चानविशेषलेनातागोचरः स प्रयत्नोविष्ठधंमदारा यागं जनयतीति ऋदृष्टादारकखोपादानगोचरजन्यकतिजन्यो याग दत्य- तसात्तथा। उक्तपश्चे करुचिद्नन्तभीवेऽपि तदा-दाय तथेव निरुक्तस्य पश्चलिनदेशे समृहालम्बनरूपै-वानुमितिरूत्यद्यते। न च जन्यक्तत्यजन्यत्वं तावद्ननु-गतेष्वेकरूपाभावेन यहीतुमश्चमिति वाच्यम्। जन्य-कृत्यजन्यत्वं हि जन्यक्तिजन्यान्यत्वमित्यन्यत्वेन रूपेण सामान्यलश्चण्या तावतामुपस्थितेः। न च जन्यत्व-विशेषण्यावन्त्यीप्रसिद्धिः, प्रमेथा घट इतिवद्याव-त्तंकत्वेऽपि तदुपरक्तबुहेरुहेश्यत्वेन तस्योपर्ञ्चकत्वात् उक्तान्यतमत्वभेव सक्तर्यक्तं। अत्यव घटभाक्ता न घट-

व्याप्तिरित्यत श्राह, 'उन्नेति, तत्र तत्र तदुअयं दारसेव न प्रथसेऽनृष्टस्थेव दारलात् कल्प्यदुरितध्यंसतोऽपूर्वस्य लघुलादिति वच्छसाणलात्। दितीये सङ्गलस्य विद्वध्यंसो न दारं किन्तु स एव
फलिसिति यागस्त्वितिजन्य एव नेति वस्तुगतिः। यदि च यः
कश्चिदेवं द्रूयात् तदा तन्यतेऽपि न नः चितिरित्यर्थः, तदाह,
श्चन्तर्भावेऽपीति। 'उपरन्नेति, उभयसिद्धप्रयोजनवन्तं तन्तं न तु
प्रयोजनस्थोभयसिद्धिरिति भावः। ननु सकर्वकले विवादात् साधातारेऽर्थान्तर्सित्यत श्चाह, 'उन्नेति। न चेयं परिभाषेत्याह, 'श्चतदिति, सर्वलोकसिद्धलादस्थार्थस्थेति भावः। ननु सन्ते सतीति
प्रसाधाङ्गकतया उन्नं समवेतलमपि समवायलस्य जातिलाभावेन
नित्यसम्बन्धलसिति निर्वास्थं तत्त्वान्यतरिस्द्धं तन्त्रते समवायस्था-

कर्त्तीत (१) व्यविद्ययेत । एवच्च प्रब्द पुल्कारादीनां पर्य-तैव । ज्ञानेच्छादीनामिष पर्यावान सन्दिग्धानेकान्ति-कता उपादानस्य सिङ्घलेऽप्युपादेयस्यासिङ्घलेन तद-त्तया तचापि चिकीर्षा । यदा प्रश्चे हेती च न सम-वेतत्वं विश्वेषणं तेन ध्वंसीऽपि पर्यः साध्ये च उपादान-पदं कारणमाचपरम, अनुपादेयमेव वा जन्येच्छा-हात्यजन्यत्वच्च पर्श्चे विविद्यतं तेन हातिध्वंसस्य हाति-जन्यत्वेऽपि (२) दच्छाजन्यत्वाभावात् पद्यत्वम् । ह्यितिरेव

नित्यलात्, किञ्च तन्तते ध्वंसोऽधिकरणात्मैवेति साध्यमपि तचास्तीति व्यभिचाराभावात् विशेषणोपादानसेवान्यतरासिद्धं। न च

द्वाणुकध्वंसादिव्यभिचारवारणाय तत्, तच जन्यलस्थाभावादित्यस्वरसादप्रसाध्याङ्गकललाघवात् कल्पान्तरमाह, 'यदेति। ननु
कारणपरले तस्य प्रव्दादावंप्रतः सिद्धसाधनं। न च पचतावच्छेदकभेद एव तत्, तन्मतावलम्बने जन्यमाचपचताया एवाचतलेन एतावदायासाचरणगौरवापातादित्यत-श्राह, 'श्रनुपादेयसेवेति,
तदनुपादायाधिकरणपदसेवोपादेयमिति भावः। न चैवमपि प्रव्दादावंप्रतः सिद्धसाधनं, वौणादेः प्रव्दानधिकरणलात् किन्वधिकरणतावच्छेदकलादिति भावः। 'इच्छा-क्रतौति, श्रव ज्ञानेच्छा-

<sup>(</sup>१) न तला त्तीति ख॰।

<sup>(</sup>२) खध्वंतमाति खस्य कारणलादित्यादि ।

वा पक्षः। न चाक्षुरे सन्दिग्धानैकान्तिकत्वम्, पक्षपक्षसमनैरपेक्षेण्रं घटादे। निश्चितव्याप्तेर्लिङ्गस्य तयादंर्भनेनाभयचानुमित्यविरोधात्, न त्वनुमित्यार्ग्याइन्यापेक्षत्वं येनान्यान्याश्रयः स्यात्। प्रतिज्ञाया श्रविपयत्वात् तच पक्षसमव्यपदेशः। न चाङ्करस्य पक्षत्वेनानिदेशात्तच न पक्षधक्षताज्ञानमिति वाच्यम्।
सिषाधयिषाविर्दसहक्षतसाधकप्रमाणाभाववित ज्ञिङ्गःज्ञानस्यानुमितिमाचकारणत्वात् तच क्षिता पच्चावयवेन श्रङ्कारे स्वत्यवेति (१) न कश्चिदिश्रेषः। यदि च

कृत्यजन्यलं विवचणीयं श्रन्यथा प्रतियोगितयेच्छाया विरोधिगुण-लेन कृत्या च जनिते दृच्छाध्वंसे पचतावच्छेदकाव्याष्ट्रापत्तेरित्य-वधेयं। ननु ध्वंससाधारणपचले चरमदुःखादिध्वंसे खजनका-प्रसिद्धा साध्यासस्भवः तस्य भोग तत्साधनेतरतया श्रदृष्टाजन्यलात् श्रतस्तस्य पचविस्भाव एव कर्त्तव्योगत्यन्तराभावात् एवञ्च सन्दि-ग्धानेकान्तिकं तत्र मा स्दिति तद्धं कञ्चिदुपायोऽवश्यं वाच्यः तथाच किमित्यमायासगौरवेण प्रत्यचपचताया एव तथासत्यविक्तच-लात्। किञ्च पचतावच्छेदकस्थान्योन्याभावतया तस्य च तन्मतेऽप्रसिद्धाः श्राश्रयासिद्धिरिति मनसिक्तत्य प्रत्येकपचतासेव सिद्धान्त्यित,

<sup>(</sup>१) पत्ते पत्तसमे व्यभिचारो न दोषायेति नियमादिवादि ।

<sup>(</sup>२) खड्डारेऽन्यत रवेतीति ख॰।

ि सिता हेतुनिश्चयद्शायां श्रङ्कारस्य हेतुमत्तवा न नि-श्चयस्तदा क सन्दिग्धानैकान्तिकत्वम्।

श्रथ पश्रसमे साध्याभावसामानाधिकर एव संश-यात् हैते। व्याप्तिग्रह एव नात्पद्यते उत्पन्नोऽपि वा बाध्येत इति चेत्, तर्हि महानसेऽपि धूमे व्याप्ति-ग्रहे। न स्यात् भूतोऽपि वा बाध्येत सिन्द्रभवहिक-पर्वतापर्वतधूमवता मेक्सधर्मा भावेनापश्चत्वात्। तस्मा-साध्यसन्देहवति हेतुनिश्चया न देषः, किन्तु गुण-

'चितिरिति। 'तस्मादिति, विपचरित्तलं व्यभिचारम् द्धीः प्रतिव-त्थिका सा चेइ नासौति भावः। 'साध्यसन्देइवति श्रनुभितिविषयस-न्देइवतौत्यर्थः, न तु व्यापकसन्देइवतौत्यर्था व्यतिरेकिणि तस्यादोष-लादिति ध्यें। 'किन्त्विति, पचतासञ्जकलादिति भावः। 'श्रन्यथेति, तथाचानुभित्यन्यथानुपपन्येव तादृग्रसंग्रयान्यसाध्याभाववद्गामिल-

<sup>(</sup>१) सन्दिग्धसाध्यदत्तक्षेया पच्चसदृश्धर्मात्रत्तरावच्छेदेन श्वभिचार-संश्वादित्वर्थः।

<sup>(</sup>२) यमिचारसंग्रयस्य न याप्तिग्रहप्रतिवन्धकालं चिपि तु यभिचार-निस्वयस्थित, च्यतः प्रतिवन्धकाभावादुत्यक्षोऽपि याप्तिग्रहः च्यप्त-मास्यग्रद्भाकवित्रते भवति, तथाच च्यप्रमास्यग्रहानास्कन्दित-याप्तिनिस्यस्यानुमितिकार्यालेन तादश्चानस्य नानुमितिहेतुल-मिति भावः।

<sup>(</sup>३) धूमे व्यभिचारसन्देहात् धूमधर्मिकवाप्तिग्रहस्य व्यपामाण्यशङ्का-कवित्वं स्टादिवार्थः।

एव, (१) श्रन्थथानुमानमात्रमुच्छिद्येत(१) । पश्चादन्यत्र-तदूषणमिति यदुक्तं तत्र पश्चान्यत्वं सिषाधियिषित-साध्यान्यत्वं यदि तदानपेश्चितानुमितिने स्थात्(१) । श्रथ सन्दिग्धसाध्यान्यत्वं साधक-वाधकप्रमाणाभाव-विषयान्यत्वं १) वा तदा श्रङ्कारेऽपि तन्नास्ति(१) । श्रथ

संगयस प्रतिवन्धकालं न तु तस्येत्यर्था बोधः। यनु विपचवाधकेन याप्तिग्रहात् तस्य तादृग्रसंग्रयस्थाप्रतिवन्धकालकेवेति। तन्न। तथा स्रति यद्ययं निर्विक्तः स्थादित्यादितकाणामि पचीयविक्तिवित्ह-सन्देहिनवन्धनसन्दिग्धानेकान्तिकप्रतिवन्धेन मूलग्रेथिस्थादनवता-रात्, तथाचान्यथानुपपत्था तदन्यसंग्रयः प्रतिवन्धक दत्येव ज्यायः, अत एवोपाधिसंग्रयाहितस्तादृग्रयभिचार्संग्रयः प्रतिवन्धक एवा-सार्विक्तिलेगानुमानमाचो स्थेदानापादकालादिति। ननु प्रत्येकपचले

<sup>(</sup>१) तथाच हितौ साध्यसन्देहिविग्रेष्यधर्मिक्पपचरित्तलिस्ययस्यातु-मितावपेद्यगीयलेन तादृश्निस्ययस्य गुगलिमित भावः।

<sup>(</sup>२) चन्यचा साध्यसन्देहवित हेतुनिखयस्य दोषते, चनुमानमात्रमुच्छि-द्येत सिषाधियषानधीनानुमानमत्रोच्छेद चापाद्येत, तादृशानुमान-मात्रे साध्यसन्देहवित हेतुनिखयस्य सत्त्वादिति भावः।

<sup>(</sup>३) धनपेचितानुमितिनं स्थात् धवुभुत्सितप्रचुसम्पदायनुमितिनं स्था-दित्यर्थः, तच पच्चस्थापि सिषाधियितसाध्यान्यत्वेन यथोक्कपचान्य-त्वस्य सत्त्वादिति भावः।

<sup>(</sup>৪) অস साधकप्रमागं साध्यनिस्ययः, वाधकप्रमागं वाधनिस्ययः, तद-भावविषयन्वं विश्रेष्यतासम्बन्धेन तद्ददन्यत्वभित्यर्थः।

<sup>(4)</sup> ताट्रमच्चान्यत्वं नास्तीवर्थः।

पितज्ञाविषयान्यत्वं तदा खाथीनुमित्युच्छेदः (१) । नि-यतविषयज्ञानाजन्यत्वेन पद्मविश्रेषणात्सर्वविषयज्ञान-सिडिः, साध्ये च ज्ञानेच्छा-प्रयत्नानां विश्रेषणत्वेन वि-श्रिष्टसाधनत्वं विविद्यतं तेन न तदुपचिद्यतिश्चे चज्ञेना-

प्रत्येकोपादानाभिज्ञिसिद्धाविप नेश्वरसिद्धिरत्यत श्राह, 'नियतेति, न च सित वाधे तत एव तद्सिद्धिरसित च बाधे विशेषणं बाधितमिकिञ्चित्करञ्चेति वाच्यं । वाधप्रतिसन्धानार्थकेव विशेषण-दानात्, चित्यव्यवहितप्राक्काले श्ररीराद्यभावेनोत्पन्नज्ञानाद्यसभवात् तन्नित्यतापर्यवसानादेव तस्य सर्वविषयत्नियकेन वस्तुतो नियत-विषयज्ञानाजन्यतया बाधस्य सन्तादिति भावः । ननु योगिनः सर्वविषयकज्ञानमनादौ संसारे चित्यादिपूर्वं कदाप्यावस्थकिति तदाश्रयौक्षतात्मनोजनकतयार्थान्तरं स्थादित्यत श्राह, 'साध्ये चेति, तथाच चित्यव्यवहितप्राक्काले तदिशिष्टासन्तान्नेदं दूषण्मिति भावः। 'नार्थान्तरमिति(२), यद्यपि न सिद्धसाधनमित्युचितं श्रदृष्टदारात्म-मात्रस्थैव चितिजनकत्वात् तथापि यः चितिव्यवहितप्राक्काल एव योगौक्षतः चित्यवहितप्राक्काले च तादृश्चानादिग्रन्थस्नमादाय

<sup>(</sup>१) परार्थानुमितावपेचागीयस्य न्यायस्य सार्थानुमितावनपेचागीयत्वेन तत्र पचस्य तादशपचान्यतात् सार्थानुमित्युच्छेर इति भावः।

<sup>(</sup>२) 'न तदुपनचितचेत्रचेनार्थान्तरम्' इत्यत्र 'तदुपनचितचेत्रचेन नार्थान्तरमिति कस्यचिन्मूनपुक्तकस्य पाठमनुस्त्य 'नार्थान्तरमिति पाठो स्त सानोकक्षतेति सम्भायते ।

यीन्तरम्। सामान्यते। पि साध्यनिर्देशे पश्चधर्मतानेवनाभिमतिवशेषसिडिश्व। नन्वाद्यसाध्यदये घटादुपादानगाचरापरे। श्रज्ञान-चिकीर्षा-क्रतीनामेव जनकत्वमायातु द्रत्यर्थान्तरम्। न च तेषां व्यभिचारात्
श्रित्यादै। न कार्णत्वमिति वाच्यम्। श्रनादै। प्रवाहे
कस्यचित् कदाचित् श्रितिद्यणुकादिपूर्व्वघटाद्यपादानगाचरज्ञानादिसच्चात्, न च सर्गाद्यकाकीनस्यापि पश्चत्वात्तवेश्वरसिडिः। परस्रति तदसिडेरिति चेत्। न।
'ज्ञानादीनां चयाणां स्वविषयसमवेतकार्थां प्रत्येव जन-

ग्रद्धेयं य च सुक्तलं विना न तथेति तस्यादृष्टदारापि न चितिजनकलिति न सिद्धसाधनं किन्त्वर्थान्तरसेव ग्रद्धित्मुचितिसिति
सुष्टूक्तं न चार्थान्तरिसिति। श्रत एव यः चित्ययविद्यतप्राक्काले विग्निष्टम्तद्धेतुलेन सस्यावितः तच यल्लान्तरं निराकरणाय करिस्थत दति।
दृद्गु ज्ञानादीनां विग्रेषणलिववचयोक्तं। वस्तुतो यदि तादृग्रात्मजन्यलं वाधितं तदा न विग्रेषणलं नवोपलचण्वं विवचणीयं,
श्रिप तु सामान्यत एव तदाश्रयजन्यलं तथापि वाधादेव नार्थान्तरित्याह, 'सामान्यत इति। यदा नियतविषयेत्यादि न विग्रेषणीयं सामान्यत एव साध्यसाधने पचधर्मतावलादिग्रेषपर्यवसानादित्यभिग्रत्येतदुक्तं, श्रत एव 'नन्वाद्यसाध्यदय दत्यादिग्रद्धा श्रन्यथा
तद्नुत्यानप्रसङ्गादिति ध्येयं। 'परस्पतीति विग्रिय्य तदनिर्देगादित्यर्थः। 'खविषयेति, खविषयाश्रितकायें प्रतीत्यर्थः, 'चित्यादाविति,

कत्वावधार्गोनैतद्नुमानस्य तद्विषयत्वात्। ऋत एवा-न्योपादानगे।चरापरे। खज्ञानायजन्यत्वेन पश्चविश्रेषण्-मपि न युक्तम्। तृतीयसाध्ये तु नार्थान्तरं छित्यादै। घटाचुपादानासमवेतत्वात्। ननु सामान्यलञ्चणादि-प्रत्यासच्या क्षित्याद्युपादानगाचरं यत् प्रत्यक्षं तज्जन्य-त्वमेवास्तु तथाचे खरे न प्रत्यशं न वेच्छा-प्रयत्नी तथाः समानाधिकरणज्ञानाविषयेऽसत्त्वात् (१)। न च तादृशप्र-त्यासच्यजन्यत्वं प्रत्यक्षविश्रेषणं, परम्प्रत्यसिद्वेरिति चेत्। न। द्रव्यत्वेन ज्ञानलस्रणया वा कपालगे।चरप्रत्यसेऽपि घटादै। अकर्वकलात् शित्यादे। सकर्वकलनिर्वादनं ज्ञानं सिध्यदिलञ्चणमेव सिध्यति। न चावयवविभाग-दारा धित्यादिषु जनसेपात्ससुद्रादिषु इस्तसेपात्पर-माणुदयसंयागे च ह्याणुकेषसादादिकर्तकत्वादंशतः सि-इसाधनमिति वाच्यम्। तर्च हि शितिनाभे अस्मदा-दीनां कर्तृत्वं न तु खग्डि सिता अवस्थितसंयागेभ्य एव

तादृशज्ञानस्य जनकतावाधेन पचधर्मतावलादेतादृशज्ञानसिद्धिरिति भावः। 'न चेति, श्रव प्रत्येकपचलान्नाद्यचितिलादिना परस्प्रत्यसि-द्धेरिति चितिलादिनैव तदाच्यं तथा सति सिद्धसाधनशक्षा द्रष्ट्या, श्रन्थया सामान्यतो विशेषतो वा पचले एवं सिद्धसाधनानवकाशात्

<sup>(</sup>१) समानाधिकरणज्ञानाविषयत्वादिति कः।

तदुपपत्तेः सकलतदुपादानगाचर ज्ञानेच्छा-क्रतीनाम-भावाच। अत एव ह्यणुकेऽपि न कर्त्त्वम् जलक्षेपाद-धिकपरिमाणकसमुद्रादेः सपक्षत्वमेव घटस्येव। ननु घटे साध्यविकलत्वम् अन्वय-व्यतिरेकाभ्यां ज्ञानादेरेव जनकत्वात् न तु तदाश्रयस्य धिक्संग्राहकस्यान्वय-व्यतिरेकस्य वा ग्राहकस्याभावात्। न च घट आत्म-खतिरेकस्य वा ग्राहकस्याभावात्। न च घट आत्म-खत्य जत्यत्तिमच्चात् ज्ञानवदिति वाच्यम्। आत्मस-मवेतत्वस्योपाधित्वात् प्रानवदिति वाच्यम्। आत्मस-मचात् शब्दवदितिवद्पयोजकत्वाचेति चेत्। मै-वम्। प्रयत्नवदात्मसंयागश्रेष्टादारा घटहेतुरतः प्रयत्न-हव आत्मापि हेतुः। न चात्मसंयागे सत्यपि प्रयत्नं

उभयथापि पचाप्रवेणादिति ध्यें। 'सक्तेति, ज्ञानानुरोधात्मक्ते-त्युक्तं, दच्का-छतीतु चित्युत्पादानेकदेणे कापि नेत्यवधेयं। 'त्र्धिक-परिमाणेति, श्रव प्रचेष्यजलविन्दु-ससुद्रयोरेवावयवलेनोभयोपादान-गोचरसाचात्कारादिसम्भवादिति भावः। 'घटस्वेवेति, एतेन तद-

<sup>(</sup>१) चात्मसमवेतत्वस्य निश्चितसाध्ययापकत्वे सति साधनायापकत्वात् उपाधितं।

<sup>(</sup>२) खप्रयोजनातात् चनुकूनातर्कश्चन्यतादित्यर्थः, चनुकूनातर्काभावेऽिष यद्युक्तानुमानप्रामार्ण्यं तदा घट खानाण्यजन्य उत्पत्तिमत्त्वात् प्रब्द-विद्वानुमानस्यापि प्रामार्णं स्यादिति ।

विना न चेष्टेति प्रयत्न एव तत्कारणं, श्रममवाधिकारणं विना कार्यानुत्पत्तेः (१)। न चात्मसंयागस्य कारणत्वेऽपि संयोगे परिचायकमाचमात्मेति वाच्यम्। संयोगमाच-स्याकारणत्वेन संयोगिविभेषितस्य हेतुत्वात्। श्रा-त्मसंयागव्यतिरेकप्रयुक्तिक्रयाव्यतिरेकस्यासिडेनित्मसं-यागः (१)कारणिमिति चेत्। न। या क्रिया व्यधिकरण-यदीयगुणजन्या सा तत्संयोगासमवाधिकारणिका (१)

देव पचतानवच्छेदकावच्छिन्नतया सिद्धसाधनाप्रसङ्ग इति सूचितं। 'त्रात्मिति त्रात्मवित्ति ल्यां स्थानि त्रात्मवित्ति ल्यां स्थानि त्रात्मवित्ति ल्यां स्थानि क्यां स्थानि क्यां स्थानि क्यां स्थानि क्यां स्थानि क्यां स्थानि क्यां स्थानि स्थानि क्यां स्यानि क्यां स्थानि क

<sup>(</sup>१) तथाच चेयां प्रति खसमवायिकारणं प्रशेशत्मसंयोगः, प्रयत्नस्तु निमित्तकारणं न त्वसमवायिकारणं समवायिकारणे प्रशेरे च-प्रत्यासम्भवात्, न हि निमित्तकारणेनासमवायिकारणस्य सम-वायिकारणस्य वान्यथासिद्धिः।

<sup>(</sup>२) चात्मनो नित्यलेन सर्व्वमूर्त्तसंयोगानुयोगिलेन च सर्व्वदैव सूर्त्तातमः संयोगस्य सत्त्वात् तद्यतिरेक्षेण क्रियायतिरेकासिद्धिरिति भावः।

<sup>(</sup>३) चेटारूपित्रयायां खव्यधिकरणो य चात्मग्रुणः प्रयतः तज्जन्यले । नात्मसंयोगासमनायिकारणकलं सिद्धमिति।

यथा स्पर्भवद्देगद्रव्यसंयागजा क्रियेति व्यास्या तत्सि हैं।
न च क्रियाया मूर्नभाचसमवेतासमवायिकार्णकत्वनियम दति वाच्यम्। कार्यमाचाभिप्रायेण ज्ञानादै।
व्यभिचारात् विश्रिष्याप्रयोजकत्वात् असमवायिकारणसंयागाश्रयस्य तत्कार्यजनकत्वनियमाच ।

श्रन्थे तु श्रनुक्रलक्षतिसमवायित्वं (१) कर्तृत्वं न तु जनकत्वे सित गारवात्। कर्त्तरि कारकव्यपदेशश्रा-भियुक्तानां सिवश्रेषणे हीति न्यायेन (१) क्षतिपर्यवसन्त-एव। एवं ज्ञानेच्छा-क्षतिजन्यत्वमेव साध्यं तदाश्रयत्व-भेवेश्वरस्य कर्तृत्वम्।

सस्त्रवित, क्रियापदस्य स्पन्दपरत्ववर्णनन्तु घटरूपादौ व्यभिचार-वार्णाय। त्रव क्रियात्वेन हेतुना सत्प्रतिपचमाप्रद्या निषेधति, 'न चेति, प्रागुक्तहेतौ हेलन्तरं ससुचिनोति, 'त्रसमवायौति, जन-केत्यवैव तात्पर्यं, त्रसमवायिग्रहणच्च प्रक्षताभिप्रायेणेति ध्येयं।

'श्रन्ये लित्यखर्सविभावनं, तदीजिमिद्मेव यदिग्रेयवाधेन स-विग्रेषणे हीत्यादिन्यायावतार दति कर्त्तेव कारक दति।

<sup>(</sup>१) तलार्नृत्वं तदनुकू जञ्जतिमत्त्वमार्चं न तु तज्जनकत्वे सति तदनुकू ज-इतिमत्त्वं जनकातां प्रस्थाव्यावर्त्तकातादिति तात्पर्थम्।

<sup>(</sup>२) सिविशेषणे हि विधि-निषेधी सित विशेष्टे खन्वयवाधे विशेषण-मुपसङ्कामत इति न्यायेनेत्यर्थः।

श्रय घटे कतिसाध्येष्टसाधनताज्ञानं चिकीर्षादारा हेतुः तच न प्रत्यक्षं चिकीर्पाविषये अनागते इन्द्रि-यासनिकर्षात्(१) किन्तु अनुमितिरूपं तथाच साध्य-विकलोष्टष्टान्तः साध्याप्रसिद्धिवा देव इति चेत्। न । सिइट्रन्यसिइविषया हि कृतिः सिइविषयप्रत्यक्षे सति सम्भवति। न हि सद्वयवानां संख्यानविशेषे कृतिसाध्येष्टसाधनतानुसितावष्यवयवस्य प्रत्यक्षेगोप-स्थितिं विना प्रवित्तः। ऋत एव यागे शब्दात्तदुपजीवि-लिङ्गादा क्रतिसाध्येष्टसाधनत्वेऽवगतेऽपि इविगदीनां प्रत्यक्षेणानुपस्थितै। न प्रहितः। न चापादानप्रत्यसं प्रवर्त्तकज्ञानापद्यौणं (१)। अप्रत्यक्षे परमाणा तत्रिया-यामिष्टसाधनताज्ञानेऽपि प्रवत्यभावात्। प्रवत्तिवि-षयस्य सदङ्गादेः प्रत्यक्षत्वात् न शब्दफ्तकारादिना व्यभिचारः। न चाभिमतया हकेन्द्रियसंयागार्थं मनसि प्रयत्नजन्यक्रियादर्भनाद्यभिचारः, ऋदष्टसङ्कतत्वगि-न्द्रियेण हि मने।वहनाडीनामुपलकोन तहीचरप्र-यतात् नाडीक्रिया ततः स्पर्भवदेगवनाचा ने।दना-

<sup>(</sup>१) इन्द्रियासामर्थादिति ख॰।

<sup>(</sup>२) प्रवर्त्तकां यत् क्रित्तसाध्येष्टसाधनताः ज्ञानं तेन उपच्चोणं स्वन्यधा-सिद्धमित्यर्थः।

न्मनिस क्रिया न तु प्रयत्नात्। श्वत एव जलाद्यभ्य-वहारमके।त्सर्गहेतुनाडीनामनाचभ्यासवासनावशात् अदृष्टसहरूतत्वगिन्द्रियेगोपलस्थात् तद्गोचर्प्रयतः। नन्वेवं घटादावनुमितिजन्यत्वदर्भनादीश्वरे श्रनुमि-तिरपि सिद्धोत यथा प्रत्यक्षस्येन्द्रियजन्यत्वेऽपि नित्यं तदीश्वरे तथानुभितेर्लिङ्गजन्यत्वेऽपि सा तच नित्यैव अनित्येन अनादिद्याणुका चजननादिति चेत्। न। स्व-सुख-दुःखाभावादिसाधनतानुमिते हि हेतुलं घटादै। यहीतम्। न च भगवति भरीरादृष्टाभावेन सुखमस्ति, अतो न खित्यादै। तस्य तथानुमितिर्यथार्था सम्भवति। न च ताहगनुमितरनुमित्यन्तरस्य वानुमितित्वेन घटादे। प्रवित्तिविषयप्रत्यक्षवहेतुत्वं यहीतिमिति नेश्वरे अनुमितिः। ननु देषजन्यक्षतिसाध्ये चिकीषाविर्हा-ह्यभिचारः तद्दष्टान्तेन श्वित्यादे देवसाध्यत्वादी खरे

<sup>&#</sup>x27;न च भगवतीति, यद्यपि सुख-दुःखमतन्त्रं स्वेष्टलन्तु तथा
श्रिस्ति चेश्वरस्य स्वेष्टं विश्वस्थैव तदिच्छाविषयलात्, तथापि स्वेष्ट-साधनताज्ञानलेन जनकलं लाघवात् न तु तथानुमितिलेन, श्रिस्ति
अभगवति स्वेष्टसाधनताज्ञानं प्रत्यचन्द्रपं विश्वगोचरलात् तद्यत्यच-स्वेत्याश्रयः। तदिदसुकं न चानुमितिलेन जनकलं दृति। ननु चिकीषापदं क्वतिजनकाजातीयगुषपरमित्यत श्राह, 'तहृष्टान्तेनेति,

देषे।ऽपि भवेत् देषवतः संसारित्वे भगवते।ऽपि तथा-त्वापत्तिरिति चेत्। न। न हि सर्पाद्देषादेव तन्नाशानुक्काक्यापारे क्रतिरूपत्तुमर्हति। प्रयोजन-मन्तरेण प्रेष्टावतां दुःखैकफक्षे क्रतेरनुत्पन्तेः किन्तु दुःखसाधनध्वंसं तत्साध्यदुःखानुत्पादं वा फलसुद्दिश्य तत्साधनताज्ञानात् तथाचेष्टसाधनताज्ञानात् तचेच्छा-ऽस्येवेति सैव क्रतिकारणं क्रृप्तत्वात्, देषस्तु परम्पर्या तदुपश्चीणः कुतस्तर्हि देषसिद्धिः श्रचुं देष्पीत्यवाधित-

'कृतिः' प्रवृत्तिरित्यर्थः, एवमग्रेऽपि, यथाश्रुते निवृत्तिलचणयलस्य देषजन्यलादसम्भवः, प्रवृत्तिं प्रत्येव समानविषयतालाघवेन चिकीर्षाइतुर्न तु भिन्नविषये देषोऽपि, निवृत्तिं प्रति तु देष एव समानविषयतया इतुर्न तु भिन्नविषया चिकीर्षेति। न च प्रवृत्तिविर्ष्टएव निवृत्तिः, वैपरीत्यापत्तेः (१)। तदुक्तं कुसुमाञ्चलो "प्रवृत्तिप्रयत्नो
रागान्निवृत्तिस्तु देषादिति, श्रन्यथा चिकीर्षया देषान्यथासिद्धिरित्यस्वैवासिद्धेवैपरीत्यस्थापि सुवचलात् यत्रेच्छा तदभावे देषनियमात्। न चैवं कथं व्यभिचारोद्धारः, निवृत्तेः क्रियाविर्ष्ष्चेतृत्वेन
प्रवृत्तिसाध्यतानियसेन च कार्य्याणां चिकीर्षाजन्यलनियसात्। नन्वेवं
कुत दत्यादि ग्रन्थः कथं, दत्यं, कुतस्तर्ष्टि देषः स्वीक्रियते कारणान्तरसेव निवृत्तेः स्वीक्रियतािमत्याचेपे प्रत्नं देश्मीत्यवािधतानुस्थव-

<sup>(</sup>१) तथा खादितीति ख॰।

<sup>(</sup>२) विनिगमकाभावेन प्रवत्तिविदत्तिविर इलापत्तेरिखर्थः।

प्रत्ययात्। न चाद्यस्य कर्त्तरनुपलब्धिवाधः, श्रनुप-लिधमानस्य बाधकत्वे चतीन्द्रियोच्चेदात्(१) याग्या-नुपलचेयासिडेः परमात्मनाऽयाग्यत्वनियमात्, शश-श्रुङ्गप्रतिबन्था च नादृश्यमाचनिरासः परमाखादि-स्वीकारात्। नाष्ययेः ग्यकर्त्वनिरासः, चेष्टया ज्ञाना-दिसतः परमात्मनाऽनुमानात् परम्प्रति तस्यायाग्य-त्वात्। नापि ऋङ्गे पश्चत्ववद्रप्रयोजकम्, कर्तुः कार्यः-माचे कारणत्वावधारणात्, प्रतिबन्धिमाचस्य चाद्-पणत्वात्। भ्रभे पभ्रत्वेनायाग्यशृङ्गसिद्धः कुता नेति न। अर्थान्तरत्वात् विपश्चे बाधकाभावेन व्यास्यसिद्धेः ऋङ्गत्वस्य याग्यसंस्थानविश्रेषव्यञ्चात्वेना-याग्यस्य विरोधेन शक्कितुमशकात्वात् शश्चे शक्क-स्वात्यनाभाव इति सर्वेषामवाधितप्रत्यक्षबाधित-त्वाच । ज्रथ क्रति-कार्ययोनीन्वय-व्यतिरेकाभ्यां व्या-तियदः त्वन्मते व्यापक्रकतेः सच्चे तदेशे समये वा

माधमाचिके तत्र न ततोऽन्यत्कारणं कल्यमिति परीहारे तद्भि-प्राथादिति। ननु यत्समवायौद्याद्यन्यानुविधानात् तदाश्रयत्माचं सिध्यति न तु तत्कारणतं तत्र सिद्धे तदाश्रये तु श्राश्रयत्नावक्केंदे-

<sup>(</sup>१) चत्तुराद्यतीन्त्रयाणां सर्व्यदैवानुपन्नस्भात् श्वनुपन्नस्थेः प्रमाणले तेषा-मुच्छेदापत्तेरिवर्षः।

कृतिमाच्यतिरेकानिक्ष्पणात् १ । नित्यक्षतेर्न्वयाः पि न यहीतः विद्वमाच्यतिरेकाः क्षितः यद्यते चेति । न चैवमाकाशात्मनारप्रसिद्धः समवायिमाचस्य व्यतिरेकानिकृपणेन कार्यं समवायिकारणजन्यमिति व्याप्तेरसिहेरिति वाच्यम् । समवायिकारणत्वग्रहे हि तत्संसर्गाभावाः प्रयोजको निमित्तमाचसाधारणत्वात् किन्तु यत्समवायि तच कार्यं यन्न समवायि तच नेत्यन्योऽन्याभावमादाय कार्यं समवायिजन्यमिति व्याप्तिग्रहसस्भवात् समवायित्वेन तयारन्योऽन्याभावा-ऽस्ति यद्यते चं । यद्या भावकार्यं समवेतिमिति

नान्याद्यनुविधानात् श्राश्रयनेनैव, किञ्च समवायिकारणलं विशिष्टं नावच्छेद्यं कार्ये नौलघटलवदार्थसमाजमिहना सिद्धलात् तथा हि उक्तान्वयाद्यनुविधानात् समवायिलं समवायिलेन च कारणलं विशिष्ट-मवच्छेद्यं ग्राद्यं वा। श्रिप च समवायिलमविशिष्टं न व्याप्यं व्यक्ति-चारादिति खसमवायौति वाच्यं, एवं कार्य्यं व्यर्थविशेषणतया यद्यच समवायि तच तदिति जात्यादिसाधारण्हेनाच्य-व्यतिरेक-योस्तदाश्रयलमाचं ग्राह्यं न तु तद्धेतुलिभत्यख्ररसादाः 'यदेति।

<sup>(</sup>१) नित्यक्षतेः सर्व्यकालावक्करेन सत्त्वात् क्षितसामान्ययितिरेकप्रयुक्त-कार्य्ययितिरेकासिद्धेरित्यर्थः

<sup>(</sup>२) तथाच समवायिकारणताग्राहकव्यतिरेकीऽन्योन्यासाव एव नाल-न्तामाव इति भावः।

व्याखा तथाः सिहिरिति, (१) न, यथा हि यद्यद्वहेरन्वये धूमा यहीतस्तत्त् द्युतिरेके धूममानव्यतिरेकयहात् वहि-धूममान्याव्यित्तियहः न तु पर्वतीयवहेरन्वय-व्यतिरेक्षयहात्। न चान्यान्वय-व्यतिरेकाभ्यां अन्य-व्यातिरेक्षयहात्। न चान्यान्वय-व्यतिरेकाभ्यां अन्य-व्यातिरेक्षयहात्। न चान्यान्वय-व्यतिरेकाभ्यां अन्य-व्यातिग्रहे अतिप्रसङ्ग इति वाच्यम। यहिश्रेषयार-व्य-व्यतिरेक्षयहस्तत्सामान्यये। वीधकं विना व्याति-यहात्, स च वहि-धूमव्यात्तियह उत्पद्यमानः सकल-धूमगोचरे। धूमत्वपुरस्कारेण प्रसिद्धधूमगोचरे एव वा, तथेहापि ह्यतिविश्रेष-कार्यविश्रेषयोग्वय-व्यतिरेक्षयहे। वाधकमन्तरेण ह्यति-कार्यमान्ये।व्यात्तियहे उपायः, न तु पद्यध्मतावल्लभ्यविश्रेषान्वय-व्यति-

'यदिशेषयोरिति यद्धर्मवलेनोपस्थितविशेषयोरन्वयादिग्रहसाद्धर्मा-लिङ्गितव्याधिग्रहादित्यर्थः, 'सक्तलधूमगोचर इति सामात्यलचणा-ग्वुपगमादसान्मते, 'प्रसिद्धेत्यादि तदनभ्युपगमात् परस्त इति मतभेदेने।भयविकन्पेनोक्तं। 'न लिति व्याधिग्रहः सामान्यलचणा-धीनतया पचधर्मतावललभ्यमपि विषयीकरोति न त तद्वाहका-न्यादिधीरपि तमित्यर्थः।

<sup>(</sup>१) चाकाशात्मनोः सिद्धिश्यिर्थः, तथाच श्रव्दः समवेतः भावकार्धः त्वात्, ज्ञानं समवेतं भावकार्य्यत्वात् इत्यनुमानाभ्यां च्याकाशात्माति-शिक्षसम्बेदत्ववाधात् तयोः सिद्धिश्ति भःवः।

रेक्यहः, अनुमानमाचे च्छेद्प्रसङ्गात् । एतेन कार्य-त्वस्य विपश्चरित्तहतये सम्भाव्यतेऽतीन्द्रियकर्ता चेद्य-तिरेक्सिडिविधुरा व्याप्तिः कथं सिध्यति, हश्योऽय व्यतिरेक्सिडिमनमा कर्त्ता समाश्रीयते तच्यागेऽपि तदा त्रणादिकमिति व्यक्तं विपश्चेश्चणमिति निरस्तम्। ननु यदि कर्त्वमाच्याप्तिग्रहादृश्यकर्त्रसिडिस्तदा विद्यमाच्याप्तथुमात् अहश्यजाठरीयविद्यसिडिरपि

यतु ददन्तु तदनुमतप्रमाणमिहना समाधिसौकर्व्यणोकां।
वस्तुतः कृतिव्यतिरेको वा तदन्वयो वा नापेन्नणौयोऽसाध्यलात्
किन्तु कृतिजन्यलस्य साध्यतया तस्यैन तावपेन्नितो तो च व्यापकक्तिरज्ञानेऽपि घटादौ कृतिजन्यलान्वयेनाकाणादौ तद्यातिरेकेण सुग्रहाविति कथमन्ययाद्यप्रसिद्धा व्याष्ट्रग्रह द्वि ग्रङ्गापुपतिष्ठते। न च कृतिजन्यलमाध्यप्रसिद्धौ घटाकाणादौ तदन्वयव्यतिरेकग्रहः तत्प्रसिद्धिरेवान्वय-व्यतिरेकाभ्यां कार्य-कारणभावग्रेह तत्रायसान्तेपः समाधानं नेति वाच्यं। तनापि कृतेर्व्यापकलेऽप्युपादानाभावेनेवोपादानकृतिव्यतिरेकग्रहस्मावादिति। तन्न।
एवं हि व्यतिरेकग्रहस्मावेऽप्यन्वग्रहान्तेपे चित्किच्चिदिग्रेषयोरेवा-

<sup>(</sup>१) सियाधियमानधीनानुमानमात्रोक्छेदप्रसङ्गादिखर्थः, तथाच सिया-धियमाधीनानुमाने पद्ये साध्य-हिलोर्निश्चयेऽपि तदनधीनानुमाने ताटग्रनिश्चयासमानेन पद्ये साध्य हिलोरन्वय-व्यतिरेकग्रहासमानात् ताटृग्रानुमानमात्रोक्छेदप्रसङ्ग इति भावः।

स्यात्। न स्यात्। ऋहश्यवद्वेधूमानुत्यत्ते श्व्यस्य तत्र हेतुत्वात्। ननु ज्ञानेच्छा-प्रयत्नवयय्यतिरेकान्न कार्य-यतिरेकः किन्तु एकैकयातिरेकात् तथाच व्यर्थविष्ये-एणालेन विशिष्टयतिरेकां न हेतुव्यतिरेकव्याप्य इति ग हेतार्विशिष्टसिद्धिः साध्याभावव्यापकाभावप्रति-यागिन एव साध्यगमकत्वादिति चेत्। न। यत एकैक-ग्यतिरेकात्कार्यव्यतिरेकः चत एव कार्यत्वाहेकैकं सिध्यत् वयमपि सिध्यति चार्थस्तु समाजः। स्याहेतत् श्वश्रारे नित्यज्ञानादिमान् सर्वज्ञः कर्त्ता पश्चे विव-श्विता घटादै। च कार्यत्वस्य तद्विपरीतकर्त्यक्तः

अयाद्यवगमसन्त्रं न तु पचधर्मतावसस्थान्वयादिधीरित्येव समा-धानादित्यस्थैवाभिधेयलादिति ।

'किन्त्वेकैकेति, यद्ययेकैकसलेऽपि कार्याभावात् चितययितिरेकग्रह एव तन्तं, तथापि खेतरसमवधान द्रत्यस्थावयं प्रवेगे
गतीदं द्रष्टयं। 'व्यंपित, श्रव ग्रङ्कते साध्ये भवति न व्यंपित्रोषणता हेत्समानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगितावच्छेदकलाभावस्य गुरुष्यपि साध्यतावच्छेके सुग्रहलात् श्रवच्छेदकतायां हि
भवति गौरवं दोषो यथा हेत्निष्ठनीलधूमलादौ, साध्यनिष्टधर्मे
लवच्छेदकलं ग्राह्ममेव किन्तूकप्रतियोगितावच्छेदकलाभावस्त्रस्य
गुरुष्यपि सुग्रहमन्यथा तादृग्रधर्मस्य प्रतियोगितानवच्छेदकलस्य

चारदर्शनादिशेषविरुद्धत्विमित चेत्। न। हेतेविंवश्वितसाध्यविपरीतसहचारमाचस्यादूषकत्वात्। अन्ययानुमानमाचे च्छेदप्रसङ्गात्। न चानित्यज्ञानासर्वज्ञश्रीरिकर्त्वेन समं कार्यत्वस्य व्याप्तिरस्ति येन
विपरीतसाधने विरुद्धत्वं स्यात् तादृश्र्व्याप्तिञ्च त्वया
सया वा नाङ्गीक्षियते अङ्गुराद्दी योग्यानुपन्तभोन
श्रीरिकर्तृकत्वाभावात्। अय ययाद्शेनवलप्रवृत्तव्यास्याऽनित्यज्ञानादिमान् कत्तोपनेयः पश्चधक्षत्या
च नित्यज्ञानादिमान् तथाचे।पनेयविशेषयोविरोधेन
व्याप्ति-पश्चधक्तियोविरोधात् परस्परसहकारिताविरहान्नानुमानं विशेषविरोधादिति। चेत्। न।

केनापि प्रमाणेनाग्रहे प्रतियोगितावच्छेदकलक्षेव सिद्धसिति सर्वथा न व्यर्थविभेषणतेति साध्ये व्यर्थविभेषणता तादृग्रजिज्ञामायामर्था-न्तरलेन दोष दत्येव वाच्यं, तत्र नेद्धिणिष्टस्य सिषाधियषा तदा कथं तद्वकाण दति। मेवं। ऋन्योन्याभावगर्भव्याप्तौ साध्यवन्ता-वच्छेदेन साधनसमानाधिकरणान्योन्याभावाप्रतियोगिलस्य ग्राह्य-तया तत्र कन्ये व्यर्थविभेषणलात् तदा नौलधूमलवद्वच्छेदक-कोटिप्रवेगादिति। 'योग्यानुपलक्षेनेति, एतच विभेषणभागे द्रष्ट्यं, विभेष्यस्य परात्मनोऽयोग्यलादिति। दृष्टान्तदृष्टपच-धर्मतावल्लस्ययोर्विभेषयोर्विरोधादिभेषविरोधमागद्भते, 'श्रथेति,

ग्रनित्यज्ञानादिकर्तृजन्यत्वेन व्याश्यग्रहात् ज्ञानादि-मलार्वजन्यत्वयाप्तेय पद्मधर्मतावललभ्यविश्रेषाविरी-धात् केवलाया व्याप्तः पद्यधर्मातायाश्च पृथगुपनाय-कत्वाभावाच एकवैयर्थ्यप्रसङ्गात्। तथाच निर्पेष्ट-तादशायां विश्रेषानुपंखानादेव न विरोधज्ञानम्, सापेक्षतादशायान्तु सहापलसादेव विरोधप्रतिया-गिनाः सिद्यसिडिभ्यां विरोधज्ञानाभावश्व। लिङ्ग-विश्रेषण-साध्यविश्रेषणविरोधे च विश्रेषविरोधः, यथा चन्दनप्रभववक्लिमानयम् असुरिभधूमवत्वादिति(१)। नन् ज्ञानल-नित्यलयाः कर्तृलाश्रीरिलयाश्र पर-स्पर्विह इत्वेन एक धर्म्यसमावेशात् कयं नित्यज्ञाना-द्किर्हिसिडिरिति चेत्। न। उपसं हारस्थानस्थाभा-वात्। तथाहि ईश्वरे तद्बृडी चाश्ररीरित्व-कर्त्रत्वे बुद्धित्व-नित्यत्वे (१) चे । पसं क्रियमा यो विरुद्धे । न तु स्वा-श्रयस्थिते उभयाच्छेदप्रसङ्गात्। न चेश्वरस्तद्वुडि-वींपिस्थिता, उपिस्थिता वा धिर्मियाहकमानेन तथा-

साध्यां प्रयोविं रोधात् तमाइ, 'निविति ।

<sup>(</sup>१) असुर्भिधूमस्य चन्दनप्रभवः ज्ञिज्ञापकत्वासम्भवात् साध्यविशेषणचन्द-नप्रभवेत्वस्य हेतुविशेषणासुर्भित्वस्य च परस्परं विरोध इति भावः।

<sup>(</sup>२) ज्ञानल-नियल इति पाठान्तरं।

विरोधापद्वारात्, ऋनुपि स्थिते च तद्दये विरोधज्ञान-मिकिचित्करमेव, असादादिवृद्धी व्योमादी कुविन्रे सुक्तात्मनि चापस्थिते विरोधापसं हारात्। बुडिल-नित्यत्वयाः कर्तृत्वाश्ररौरित्वयारनिधगमेऽपि ईश्वरे १) अभरौरिकर्त्रत्व-नित्यज्ञानादिसि द्विरप्रत्य्हैव। अत-एव नित्यत्वावयवत्वयार्विराधज्ञानमिकिञ्चत्कर्भवेति परमाणुसि डिः। ईश्वर-तद्बुद्यादिकन्तर्कितसिति चेत्। न। तर्कस्य प्रसन्जनस्य संशयस्य चाजातेऽसम्भ-वात् (१)। स्यादे त्, घटादै। क्रतिसाध्यता इस्तादि-व्यापारदारैव ग्रहीता न तु साञ्चात्। न च पिता-पुचयारेकघटसाधनत्वसिव प्रयत्न-हस्ताद्व्यापार्याः साञ्चात्साधनत्वं वाच्यमिति वाच्यम्। घटार्थं इस्त-व्यापारवत्कु जाजसमीपस्यस्य (१) इस्ताद्व्यापारश्रु न्यस्य तद्घटकर्द्वतापत्तेः । न च हस्तादिव्यापार्वता श्रशीरस्य सम्भवति। श्रन्यादशौ च कतिसाध्यता न दृष्टा। भरीर-तञ्चापारी चाङ्करे बाधिताविति कर्त्तरपि बाध एव। अन्यथा लदनुमानादेव क्षेत्रज्ञ-

<sup>(</sup>१) भगवति भने इति ख॰।

<sup>(</sup>२) तथाच तर्कादौ धर्मिजानसा हेतुलेन तदग्रहे तदसम्भव इति भावः

<sup>(</sup>३) इत्त्रवापारादिना वाप्रियमायानुतानसनीपस्यस्रेति ख॰।

एव कत्तीनुमीपेत बुद्धादिमत्परात्मना याग्यानुप-लब्धिनाधा जात्। शरीरव्यापारदारैव स्नेनजस्य हेतुत्वात् भरीरव्यापारस्य चाङ्गरे बाधात् स वाधित-इति चेत्। तर्हि करोमाचस्यापि तद्दारैव चेष्टेतर-कार्यो कर्तृत्वावधार्णात् तदाधे कर्तृमाचवाधाऽपि। एवच क्रतिसाध्यत्वे शरीर्व्यापारजन्यत्वं प्रयाजक-मिति स एव उपाधिः। एवं ज्ञाने च्चयोरपि इच्छा-क्षतिदारा जनकत्विमिति कथं दारं विना सित्यादी जनकत्विमिति। उच्यते। जन्यमाचे हस्तादिव्यापार-जनकञ्जतित्वेन न जनकत्वं चेष्टायां शित्यादी च व्यभि-चारात्। घटादौ च तथा जनकत्विमिति जन्यमाचे क्रति-जनकत्वविरोधिविश्रेषयोर्जन्य-जनकभावे बाधकं विना सामान्यये। रिप तथाभावनियमात् (१)। न हि विश्रेषे विश्रेषप्रयोजकत्वं सामान्ये सामान्यप्रयोज-कत्वविरोधि । चेष्टेतरकार्ये भरीरव्यापारदारैव कते-र्हेंतुत्वात् तेन विना श्चित्यादै। न सितसाध्यतेति चेत्।

## प्रत्युतानुकूललिमत्याच, 'विशेषयोरिति।

<sup>(</sup>१) तथाच यत्र विशेषयोजन्य-जनकभावे वाधकमस्ति तत्रैव न सामान्य-योजन्य-जनकभावः, प्रकृते कार्य्यविशेष-क्रितिविशेषयोजन्य-जनकभावे बाधकाभावात् कार्य्यसामान्य-क्रितसामान्ययोजन्य-जनकभावोनि-व्यव्ह इति भावः।

न। चेष्टेतरकार्य्यमाचे प्ररीरव्यापारजनकरुतित्वेन न जनकत्वं क्षित्यादौ व्यभिचारात्, किन्तु तिद्योषे घटा-दावित्युक्तत्वात्। न चैवमामवातजङ्गिक्तकाचेवरस्य प्र-यतादेव घटात्पत्तिः स्थात् इस्ताद्यापारं विनाऽपि क्रतेर्हेतुत्वादिति वाच्यम्। घटे क्रतिवत् इस्तादिव्या-पारस्यापि हेतुत्वात्। यद्तां श्चेचन्न एव कुता नानुमी-यत इति। तच यदि इस्तादिव्यापार्क्ततिमान् क्षेच-ज्ञोऽभिमतस्तदा इस्ताद्यापारस्याङ्गरे ये।ग्यानुपल-भावाधात्! अय हस्तादिव्यापार्श्रून्यक्षतिमान् अभि-मतस्तदे।मित्युत्तरम्,(१) स एव भगवानीश्वरः। श्रत-एव सहभावनिरूपकत्वे नियतपूर्व्ववित्तित्वं कार्ण-समवाय्यसमवायिनास्तथात्वेन निमित्तेऽपि तथाभावात्<sup>(२)</sup>। ऋन्यथा<sup>(१)</sup> प्रतिबन्धकाभावानन्तरं प्रतिबन्धकसत्त्वकाचे कार्यं स्यात् प्रतिबन्धकाभावस्य

'प्रतिबन्धकेति, सम्बन्धाभावलेन जनकलात् प्रागभावस्थापि जनक-

<sup>(</sup>१) तदोमिख्यत इति ख॰।

<sup>(</sup>२) कार्याधिकरणकालरुत्तिले सति कार्यनियतपूर्व्वतिलिमित्यर्थः।

<sup>(</sup>३) समवायिकारणासमवायिकारणयोः कार्याधिकरणकालरुत्तित्ववि-ण्रिस्कार्य्यनियतपूर्व्ववर्त्तित्वरूपकारणत्वेन निमित्तकारणेऽपि ताहण-कारणत्वादित्यण्यः।

<sup>(</sup>४) निमित्तकार ग्रस्थ कार्येनियत पूर्वेव तिलमा च रूपकार ग्रल इत्यर्थः।

पूर्वं सत्तात्। न च कतेः सहभावनिरूपकतं स्वतः, (१)
कार्य्यसमये अभावात्, तथाच तत्परिचायितव्यापारद्वारा तस्याः सहभावनिरूपकतं। अतः भरीरव्यापारद्वारेव कतेर्जनकतं न केवलाया द्वति निरस्तम्।
समवाय्यसमवायि-प्रतिवन्धकाभावानां अविनश्यद्वस्यत्वेन कार्णत्वात् तथैवान्वय-व्यतिरेकात्। तेन
तेषामग्रिमविनाभक्षणे न कार्य्यम्। अन्ध्या प्रतिव्यक्ति कार्यसहभावनिरूपणे कार्योत्पत्तेः प्राक् सहभावस्य निरूपयितुमभक्यत्वात् कार्णत्वानिश्ययेन
द्वापि प्रवृत्तिने स्थादिति तज्जातीयत्वस्थावश्यवाच्यत्वे
विनश्यद्वस्यं कयं सहभावेनापि व्यवच्छेद्यमतः
स्वरूपयोग्यतारूपा कार्णता तचापि। कार्य्यभावस्व
महकारिविरहात्। अन्ध्या निमित्तानां प्रत्येकं

लादिति भावः। 'समवायौति, तेषामेव तथा हेतुलं न लन्येषामिति भावः। 'निमित्तानामिति, सामान्यतो लाघवात् पूर्वसत्ताविभेष एव हेतुताऽतिप्रसङ्गभयेन विभेषेस्वेविमिति भावः। एतच वस्तुगतिमनु-स्थोकं, वस्तुतः सहभावगर्भेऽपि हेतुले यच सहभावे। न स्वतस्त्वास्तु

<sup>(</sup>१) साचात्मन्वसेनेवार्थः।

<sup>(</sup>२) तेषामाश्रये विनाशक्त्य इति ख॰।

कार्यसहभावनिरूपकृत्वेन जनकत्वे गौरवम्, प्राग-भावस्य प्रतियाग्यजनकत्वप्रसङ्गाच । श्रन्थथा प्र उत्पन्नोऽपि घट उत्पद्येत सामग्राः सन्त्वात् । न च स एव तच प्रतिबन्धकः, श्रभावान्तरस्य त्र तचाकारणत्वेन कारणीभूताभावप्रतियागित्वरूपस्य प्रतिबन्धकत्वस्य प्रागभावकारणत्व एव विश्रामात् । न चैका सामग्री एकदैकमेव कार्यं जनयति स्वभावाद्ति वाच्यम्। सामग्री-तदिरहस्य कार्य-तद्भावप्रतिये।गित्वेन (१)

इसादियापारदारा तथा, दहतु नित्यक्ततेः खत एव कार्यसहभावो-ऽसु किन्तद्पेचयेति द्रष्टयं। दष्टापत्तिमाश्रङ्ख्य प्रागभावहेतुताग्राहक-मानमाह, 'त्रन्यथेति, कार्याभावव्यापकाभावप्रतियोगिलज्ञानस्यैव हेतुले मानलादिति भावः। 'एकदिति, 'एकसिति सम्पातायातं

<sup>(</sup>१) सर्वेत्र कार्यसहभावेन कार्याले प्रागमावस्य प्रतियोग्युत्पत्तिकाले स्रमत्त्वेन स्रकार्यालप्रसङ्गः।

<sup>(</sup>२) प्रागभावस्थाकारयाले इत्वर्थः।

<sup>(</sup>३) घटं प्रति घटस्य प्रतिवन्धकले घटाभावस्य कार्यालमायाति कार्यी-भूताभावप्रतियोगिलस्यैव प्रतिबन्धकतारूपलात् तथाच घटं प्रति घटप्रागभावभिज्ञस्य घटाभावस्य निर्धृतिकलेगाकार्याले परिशेषेय घटप्रागभावस्य कार्यालं सिद्धमिति समुद्तितात्पर्यम्।

<sup>(</sup>४) कार्यं-तदभावप्रयोजकालेनेत्यर्थः कस्मिं खित् एक्तके तथैव पाठी वर्तत इति।

सामग्रां सत्यां (१) कार्य्यस्य तद्भावे सामग्रीविर्ह्स्य वज्जनेपायितत्वात्। स्यादेतत्, कर्ता ग्ररीयेव ज्ञान-मनित्यमेव बुिंडि स्टादारैव इच्छा क्रतिदारैव हेतु-रित्यादिप्राथिमकव्याप्तिप्रत्यक्षविरोधानाग्ररीरिनत्य-

एकदैव जनयतीत्यनेनेव प्रक्रतसङ्गतेरिति। इद् च कार्यात्पित्तिवर्षो यदभावात् तत्कारणिमिति मते। वस्तुतस्तु साध्यप्रितयोगिकलं साधनावं, न च साध्यलिमत्यं वाच्यं, यस्याभावादुत्पित्तिवर्ष इत्यादिप्रागभावे क्रत्यसाध्यतापत्तेः, किन्तु यदभावादुत्तरसमये यदभावो यस्त्रेल्ले
च यदा यस्त्रचित्रदादि। न च प्रागभाविवर्षात् कदापि कार्यविर्ष्यः,
उत्पत्त्यग्रिमसमयेऽपि कार्यस्त्रात्। किञ्च उत्पत्तिराद्यसमयसम्बन्धः स चाद्यसमयः कार्यञ्चेति इयसेव, तथाचोत्पत्त्यभाव श्राद्यसमय-तत्कार्ययोरभादः पर्य्यवस्ति स च न प्रागभाविवर्षात्
श्रिपि द्वत्तरकार्ले श्राद्यसमयाभावादेव तदिग्रिष्टाभावो व्यास्त्र्यारात्तिद्रतिपतियोगिकस्तद्रभयाभावो वा उभयथापि तादृश्यसमयाभावादेवेति किं तच प्रागभावाभावेन, तस्त्राद्यदभावात् स्त्रेतरसमवधाने यदभावस्तदेव तच कारणिमिति वाच्यं। यदभावश्च
न कास्त्रमाचगर्भः किन्तु देश्रगर्भोऽपि प्रदेशान्तरे सत्यपि दण्डादौ
घटविर्षात्, तथाच दण्ड-चक्रसमवधाने यत्तच व्यधिकरणघटा-

<sup>(</sup>१) तथाच घटोत्पच्चनन्तरं घटस्य प्रनहत्पच्यभावेनानुसितः सामग्री-विरद्यः यत्नारयाभावप्रयुक्तः तस्य खातन्त्रेय कारयत्वमकामेनाप्य-क्रीकरयीयमिति समुदिततात्पर्यम् ।

ज्ञानादिकर्रिसिडिः। अत एव श्रीरमिन्यभेवेति नियमान करेत्वेन नित्यातीन्द्रियश्रीरसिडिरीश्वरे। न चाप्रये।जकत्वम्, निरुपाधित्वेन श्रङ्काकलङ्काभा-वात् कार्यत्व-सकर्रकत्वयारपि यदि निरुपाधित्वमित्त तदापि तुल्यवल्वेन सत्प्रतिपञ्चवत्प्रतिरोधाऽस्तु (१)। न

भावः तत्र प्रागभावाभावादन्यस्य नियामकस्याभावादायातं प्राग-भावकार्णलं। ऋत एव सर्वप्रागभावः सर्वचास्ति क्वचिच सद-कारिसमवधानात्कार्यं जनयतीति कस्यचित् प्रखपितसनादेयं। धर्मिग्राह्ममानेन नियताधिकरणस्थैव सिद्धेः श्रन्यथा तदभावेन कार्याभावस्थासमावितलेन तत्कार्णलाभावापत्तेः धर्म्यसिद्याप-त्तेर्वा। न च क्यधिकरणघटस्य तक्षासवाय्येव नेति कयं तत्र व्यधिकरणोत्पत्यापित्तरिति वाच्यं। कार्णतावच्छे दकावच्छिन्न-यत्किञ्चित्सचस्य कार्य्यतावच्छे दकावच्छिन्यत्किञ्चित्सचप्रयोजक-लात्। मामान्येनापि रूपेण सेव व्यक्तिसत्याकोपहितेति चेत्, सत्यं, तदेव प्रागभावयितिरेकात् फलयितिरेकं विना न सम्भवती-त्यन्यस्य तन्त्रियामकस्याभावात्। स्वभावादेव तथाले सहकारि-कच्पनादेरपि दुरूपपादलापत्तिः प्रकारान्तराभावे सत्येव खभा-वाश्रयणात्। न च कपालवादिना सर्वकपालानां सर्वघटान् प्रतीव प्रागभावलेन सर्वप्रागभावानामपि सर्वान् प्रति जनकलमिति व्यधिकर्णघटाभावो न प्रागभावाभावादिति वाच्यं। खप्रागभाव-

<sup>(</sup>१) पतिवन्धोऽस्विति ख॰।

च कार्यत्वं पद्यधर्मतासत्त्वादलीयः कर्त्ता श्रायेवे-त्यादें। तु तनास्तीति वाच्यम्। ज्ञानमनित्यभेवेत्यादि-व्यामेरेव श्चित्यादी ज्ञानजन्यत्वविरोधित्वात् एवं कार्यं ज्ञानजन्यं ज्ञानसनित्यमेवेत्यनयार्विराध एव अविराधे तु दयमपि स्यात्, तथाच शित्यादी श्ररीर्यानत्यज्ञान-पर्यवसाने बाध एव। किञ्च ज्ञानमनित्यभेवेत्यादौ नित्य-ज्ञानादेरप्रसिद्धेस्तद्यावर्त्तकतया नापाधित्वनिश्वयः तत्संग्रया वा, कार्यत्व-सकर्तकत्वव्यातियहद्गायां ग्ररी-रव्यापाराव्यभिचाराद्पाधिर्निश्चयः संश्रया वास्तीति। ज्ञानमनित्यमेवेत्यादिव्याप्तेर्सिङ्गेः। विपश्च-वाधकाभावेनाप्रयाजकत्वात्। निरुपाधिसहचार्द-र्भन-व्यभिचाराद्रभैनादेव व्याप्तियहः निरुपाधित्वमेव वा विपश्चबाधकसिति चेत्। न। अवयवा सहानेव तेज उद्भृतरूपमेवेत्यादित्यात्रियहात् पर्माणु-नय-नादेरसिडिप्रसङ्गात्। अय द्रव्यचा श्रुपत्वे अने कद्रव्य-वत्त्वस्यं साधात्कारविषयेन्द्रियसन्तिकर्षस्य हेतुत्वात् तन्त्रु जनविप स्वाधकेन परमा खादिसाधकस्य वजव-चात् परमाखादिसिडी विरोधियानेबीघः न तु वैपरीत्यम्। विपश्चवाधकाभावेन तस्या बलवन्वादिति सन्यसे तर्हि ज्ञानादिकार्ययोः कार्य-कार्णभावावधा-

रणात् तन्मूलकविपश्चवाधकेन निष्कलङ्कव्याप्तिय-हात् (१) पश्चध्यं तायहसहितानि यज्ञानादि सिडी व्यक्ति-चारान व्याप्तिः। अन्यथा साध्यं पश्चातिरिक्त एवेत्या-दिनिरुपाधिसह चाराद्यातियहे सकलानुमानाच्छेदः। वयन्तु ब्रूमः। पश्चध्यं ताबलानित्यं ज्ञानं सिद्यदृडि-रिनत्येवित व्याप्तिप्रत्यश्चेण न प्रतिबध्यते अस्मदादि-बुडिमाचिषयकत्वेन भिन्नविषयत्वात् एकविषयविरेा-धिज्ञानस्यैव प्रतिबन्धकत्वात् नित्यत्वानित्यत्वयोरेकजा-तीयद्रव्येऽविरोधात्। बुडिमाचेऽनित्यत्वावधार्णात् कथं तदिभेषे नित्यत्वबुडिरिति चेत्। न। बुडिमाचपद-स्येश्वरानीश्वरबुडिपरत्वे विरोधाद्यभिचाराच्च। अस्म-दादिबुडिमाचपरत्वे भिन्नविषयत्वेनाप्रतिबन्धकत्वात्।

लेनेव जनकलाभ्युपगमे सर्वधामञ्जस्यादिति। 'वयन्तिति, सामान्य-लचणानभ्युपगमेन भिन्नविषयतया तन्मते न प्रतिवन्धकलमिति भावः। न चैवं बाधोऽपि दोषो न स्थादिति वाच्यं। श्रस्थायपरस्य तन्मतेऽनिष्टापादनसम्भवेनास्माकं चत्यभावात्। न चास्माकं सामान्यलचणाभ्युपगमेन का गतिरिति वाच्यं। विपचनाधकाभावेन व्याष्ट्रभावादप्रतिवन्थात्। न च समानप्रकारतेव विरोधे तन्त्रं, विरोधाभासानुरोधेन समानविषयतावच्छे देन विरोधादिति।

<sup>(</sup>१) चारहीताप्रामाणक्रवाप्तियह।दिवर्षः।

बृद्धितं नित्यादृन्येवेत्यवगतमतः क्यं तच नित्यदृत्तित्वा-वगमद्गति चेत्। न। उभयसिद्धनित्यादृत्तित्वावगमेऽप्य-तिरिक्तानित्यदृत्तित्वावगते। विरोधाभावात् (१)। बृद्धित्व-मनित्यत्वव्याप्यमवगतं नानित्यत्वाभाववति च्चेयमिति चेत्। न। र्त्रानित्यत्वव्याप्यत्वमनित्यमाचदृत्तित्वं तच चेत्तमेव। यतेन कर्ता प्ररीर्थेवेत्याद्यपि चानं प्रति-वन्धकमित्यपास्तम्। ननु कर्त्र जन्यत्वं जन्यत्वं नावच्छे-दकं किन्तु घटत्वादिकमेव तेनैव रूपेणान्वय-व्यतिरेक-ग्रहादावश्यकत्वाच् (१) स्नन्यगतमित् जन्यतावच्छेदकं

अध घटलादिवदिति यथा घटलादि कर्द्धविशेषजन्यले तथा सामान्ये जन्यलं खादित्यर्थः, न तु कर्द्धजन्यलावच्छेदकमेव घटलं

<sup>(</sup>९) परैः नित्यज्ञानानभुपगमात् नित्यज्ञानं नोमयसिद्धनित्यान्तर्गतं तथाच बुद्धित्वस्य उमयसिद्धं यद्यत् नित्यं तदरुत्तित्वनिश्चयेऽपि नैयायिकमानसिद्धनित्यज्ञानरुत्तित्वे विरोधाभावः। न च बुद्धित्वस्य नित्यर्वित्रेषरुत्तित्वग्रद्धः सम्भवति सामान्याभाववत्तानिश्चयस्य सामान्यघटितविश्रेषवत्तावुद्धेः प्रतिवन्धकत्वादिति वाचं। नित्यत्वस्थानुगतैकरूपस्थाभावेन सामान्याभावनिश्चयासम्भवादिति विभावनीर्यं।

<sup>(</sup>२) जन्यताविष्ट्रमं प्रति कर्तृत्वेन कार्यत्विमिति कार्य-कार्यभावाङ्गी-कारेऽपि पटादिकर्त्तरि विद्यमाने घटादिकार्योत्पत्त्वापत्तेरवार्यात् घटताद्यविष्ट्रमं प्रति कूलालतादिना कार्य-कार्यभावस्थावस्थक-त्वादित्वर्थः।

विक्रिजन्यतायां धूमत्वादिवत्। अय घटत्वादिवज्ञन्यत्वमप्यवच्चेदकम्। न हि विश्वेषाऽस्तीति सामान्यमप्रयोजकम्। तथाच विक्रिजन्यत्वे धूमविश्वेषः प्रयोज्योऽस्तीति न धूमसामान्यमियं गमयेत् (१) तस्माद्यदिश्वेघयोः कार्य-कार्याभावस्तत्सामान्ययोरिष बाधकं
विना तथात्विनयम इति चेत्। न। तच बाधकाभावात्
अच च ज्ञानमिन्त्यमेवेत्यादिप्राथमिकबहुव्याप्तिबाधात् तुच्यत्वे वा व्याप्तिसंग्र्याधायकत्वात्। न च कार्थ-कार्याभावमू जकत्वेन कार्यत्व-सकर्यकत्वव्याप्तिबेखीयसीति वाच्यम्। विरोधिप्रत्यक्षेण कार्य-कार्याभावस्यैवासिद्धेः। एतेन धूमादौ विक्रिजन्यतावच्छेदकमनुगतं न सम्भवती ह तु जन्यत्वमनुगतमस्यता वाधकं

यथेति विरोधात् एकजन्यतायासव्च्छेदकदयाभावाद्यदिशेषयोरि-त्याद्यग्रिमग्रन्थद्रभनाच । 'विक्रजन्यले' विक्रिविशेषजन्यले, 'विरोधीति

<sup>(</sup>१) तथाच धूमलस्य विज्ञन्यतानवच्छेदकले धूमी यदि विज्ञिश्वभिचारी स्थात् तदा विज्ञन्यो न स्थादिति विषक्तवाधकतकारिक्सवेन धूम-त्वाविच्छन्नहेतुना विज्ञत्वाविच्चन्नस्यानुसानं न सन्सवतीति भावः।

<sup>(</sup>२) कार्यंतं यदि सकर्वेकत्वयभिचारि स्यात् तदा द्वातिभन्यताव स्ट्रेकं न स्यात् स्वनतिप्रसक्तधर्मास्येवाव स्ट्रेक्तत्वात् इति विपद्मवाधकतर्कं-सद्द्वतायाः कार्यात-सक्तंकत्वयाप्तेः विधीयस्वभिति स्ट्रियम् ।

विना न त्यञ्चत इति परास्तम्। ज्ञानमनित्यमेवेत्यादिसहचारावसायस्य वाधकं विना व्याप्तिपर्य्यवसायिततया वाधकत्वादिति। मैवम्। निरुपाधित्वेन
सहचारावसायस्य साधकं वाधकच्च विना साधार्य्येन
व्याप्तिसंश्रयाधायकत्वात्। श्रन्यथा साध्यं प्रसातिरिक्त व्व सुखं दुःखसिभन्नमेवेत्यादिव्याप्तिग्रहस्य
कार्य्य-कारणभावग्राहकवाधकत्वे तत्संश्रयाधायकत्वे वा
कार्य्याकारणानुमानाच्छेदे निरीहं जगज्जायते। तस्माचिद्यभिषयाः कार्य्य-कारणभावस्तत्सामान्ययाः कार्य्यकारणभावावन्तता वाधकेनापनीयते, न चाच तदक्ति। विरीधिव्याप्तिसाधकस्य विपश्चबाधकस्याभावात्।

नव्यास्तु कार्यं कर्त्वजन्यमिति व्याप्तिते।ऽशरीर-नित्यज्ञानकर्त्तुपिष्यतौ ज्ञानमित्यमेवेत्यनेन विरोध-प्रतिसन्धानं न तु तां विना प्रतियाग्यनुपिस्यतौ विरोधानिरूपणात्, तथाचे।पजीव्यवाधात् ज्ञानम-

विरोधियाप्तिप्रत्यचेणेत्यर्थः, 'नया इत्यखरसोद्घावनं, तदीजन्तु ज्ञानसनित्यसेवेत्यस्य विरोधिप्रतियोग्युपस्थितौ विरोधज्ञानसिति अत्यं परन्तु तर्क्तितं तन्न प्रसितसिति नोपजीद्यविरोधः, श्रन्यथा अत्यतिपचादौ कापि प्रतिवन्धो न स्थात् पचीयसाध्यानुपस्थितौ

नित्यमेवेत्यादिव्याप्तिज्ञानमिकि चित्करमेव। त्रात एव
पक्षधमीताविनाकृतं विरोधिव्याप्तिज्ञानं न हेत्वाभासतयाक्तं विरोधप्रतियागिप्तिद्याप्तिज्ञानं न हेत्वाभासतयाक्तं विरोधप्रतियागिप्तिद्याप्तिज्ञित्वात्।
स्यादेतत् त्रस्तु श्ररीरजन्यत्वसुपाधिः। न च पश्चेतरत्ववत्पश्चमाचव्यावर्त्तकविश्रेषणवन्त्वात् (१) साधनविश्रेषितत्वात् साधनतुच्ययागश्चेमत्वेन साध्यव्यापकत्वानिश्वयाच नापाधित्वमिति वाच्यम्। चेष्टेतरकार्य्ये (१)
श्ररीरव्यापारदारेव कर्त्तः कारणत्वात् श्ररीरविनाकृतः
स्यैव स्वकार्य्ये कारणत्वाच्च (१)। न च श्ररीरविनाकृतः
सर्तो श्ररीरिक्यां चेष्टां घटादिकं वा जनयित। न च
यत्सद्देशतं यज्ञनकं तेन विना तज्जनकमते।ऽर्थाच्छरीरजन्यमेव कर्त्तृजन्यमिति साध्यव्यापकत्वनिश्चयात्,

नित्यानित्ययोर्पप्रतिचेपात्। यत्तु श्रन्यथा तस्य देवाभाषान्तर-तापातद्रति, तन्न, तादृप्रव्याप्तिविरोधेन कार्यं सकर्दकमिति व्याप्ति-

<sup>(</sup>१) पच्चमाच्यावर्त्तं यत् ग्ररीरं तदत्त्वादित्यर्थः, तथाच खनुमान-माचोच्हेदभिया पच्चेतरत्वस्य यथा नोपाधित्वं तथा पच्चमाच-स्थावर्त्तकविश्रेषयाविश्रिसस्यापि नोपाधित्वमिति भावः।

<sup>(</sup>२) चेक्टायाः प्ररीरवापारलेन खिस्मन् खस्य कार्यालासम्भवेनोक्कं चेक्टेतरेति।

<sup>(</sup>३) कारगतावधारगाचेति ख॰।

पश्चेतरत्वादौ च विपश्चनाधकाभावाच साध्यव्यापकता-निश्वयद्ति तेषामनुपाधित्वे वीजम्। श्रत एव बाधी-तीतं वहीतरत्वं वहिमचेन धूमवच्चे साध्ये आई-त्यनप्रभववद्विमत्त्वं रसवत्त्वेन गत्थवत्त्वे साध्ये पृथि-वीत्वसुपाधिः विपश्चवाधकैस्तेषां साध्यव्यापकत्वनिश्च-यात्। न च साधनविशेषितत्वर्माप्, जन्यत्वं हि प्राग-भावप्रतियागित्वं, शरीरजन्यत्वच शरीरकार्णकत्व-सःशानिक्तः इतरपद्समिभव्याद्दारेण जन्यपदादि-तरकार णकस्यैव प्रतीतेः तदर्थकत्वक स्पनादिति विधी वश्यते। ऋत एव शरीरिकर्त्तकत्वसुपाधिः शरीरसह-क्रमस्यैव कर्तुः कारणत्वात्, व्याप्यं व्यापककाटावनिवे-श्रथत एव प्रमाणस्य व्याप्तिया इकत्वात्, शरीरिकर्त्न-कत्व-सकर्त्वकत्वयार्ने व्याप्तियद्यः (१) इति चेत्। न। विशिष्टाविशिष्टभेदेन(१) व्याप्य-व्यापकभावाविरोधात्।

<sup>(</sup>१) खस्य खर्याप्यत्ववारयाय खाभाववदरुत्तित्वे स्वति खभिन्नतस्य या-प्यत्वरूपत्वात् प्रशेरिकर्तृकत्वानितिस्तिस्य सकर्तृकत्वस्य प्रशेरि-कर्त्तृकत्वयाप्यत्वासम्भव इति तात्पर्यः।

<sup>(</sup>२) विभ्रिष्ठाविभ्रिष्ठभेदेन विभ्रिष्ठस्य नेवनातिरिक्तानेन्यर्थः, रतच विभ्रिष्ठस्य नेवनातिरिक्तालमतमाश्रियोक्तं। तन्ततन्तु विभ्रिष्ठस्य नेवनातिरिक्तालेऽपि विभ्रिष्ठाविभ्रिष्ठयोः भेदगर्भयाप्य-यापनभाव-निर्वाचः सम्भवति, भेदगर्भयाप्यलघ न खाविक्त्वप्रतियोगिताना-

श्वत एव जन्यत्वेन कारणजन्यत्वमनुमेयमिति। मैवम्।
कर्तुि ग्रीरसहकारिता किं घटादी कर्त्त्र कार्यमाचे वा स्वकार्ये वा, श्राचे कर्ता ग्रिशे विना घटादिकं न करोतीति किमायातं कर्त्तः कार्यमाचकरणे।
दितीये तु कार्यमाचं कर्त्र जन्यमिति न त्वया स्वीकियते, स्वीकारे वा ग्रीराजन्यमित न त्वया स्वीकियते, स्वीकारे वा ग्रीराजन्यमित कार्यं कर्त्र जन्यमिति साध्याव्यापकत्वम्। तृतीये तु स्वजन्यत्वं न
स्वजन्यतावच्छेदकं श्राताश्रयात्। तथापि यच सकर्त्रकत्वमिति तच ग्रीरजन्यत्वमावश्यकमिति तस्य
साध्यव्यापकत्वम्, तुस्ययागश्चेमत्वेन हेतुव्याय्यतासंग्रयाधायकत्वेन सन्दिग्धोपाधित्वं वेति चेत्। न।

ज्ञानाभावात् श्रसिद्धिमध्यप्रवेशस्येवोचितलादित्यादि । 'श्रतएव जन्यत्वेनेति, श्रव कार्णजन्यत्वं किञ्चित्रागभावव्यापकाभावप्रतियो-

भेदवन्ते सति खाविक्त् झाभाववदद्यत्तिलं, खाप तु खाविक्त झाविष-यक्त प्रतीतिविषयताव क्षेदकत्वे सति खाविक्त झाभाववद्दत्तितान-वक्षेदक धमीवन्तं, तथाच खाविक्त स्था न खाविक्त स्थापतं न वा विश्व द्यातिष्ठि स्थार्थे प्रताय खावातः। खाविक्त झाविषयकात्व खप-स्थाप्तावक्षेदकताक विषयता स्रन्थतं, खातः खिविश्व विश्व स्थाप्य-तवत् विश्व स्थिति स्थाविष्ठ स्थाप्यत्व निर्मेश्व द्वित न काचिद तुप-पत्तिः। लाघवेन वाधकं विना कर्त्वज्यत्वे हि जन्यत्वमवक्ते-दकं न तु प्ररीरजन्यत्वं गारवात्, तथाच प्ररीरजन्यत्वं व सकर्त्वकत्वव्यापकं। घटादी त्रिं लार्थः समाजः घटत्वेन प्ररीरजन्यत्वनियमात् न तु व्यापकत्वप्रयुक्तः माना-भावात्, प्ररीरजन्यत्वं न सकर्त्वकत्वव्यापकं तद्याप्यज-लत्वाव्यापकत्वात् त्रिं नित्यत्ववदिति वाधकात् हस्ता-दिना कर्त्वतिविचि प्ररीरस्याप्रयाजकत्या साधा-त्यव्वाधिष्ठयजन्यत्वस्य साधनव्यापकत्वाच प्ररीरकर्त्व-कत्वमि नीपाधिः। जन्यमाने कर्त्तुः प्ररीरसहका-रिताविरहात्।

श्रथ यहिशेषयाः कार्य-कारणभावस्तत्सामान्यया-रिप बाधकं विना तथा नियम इति त्वयैव निर्टिङ्क, तथाच कर्टविशेष शरीरजन्यविशेषयाः कार्य-कारण-

गिलं प्रागभावप्रतियोगिलमाचनु जन्यलमित्यर्थः कर्त्तवः, ऋन्यया पद्गन्तर्यमभियाचारस्य तत्कार्णकलार्थकले देलर्थस्य तचाप्रवेग्रे

<sup>(</sup>१) नतु प्रशेरजन्यलयं कर्त्तृजन्यतानवच्छेदकले घटादी कथं खकर्तृक-लेन प्रशेरजन्यलिहिदियत खाइ, घटादाविति, यथाच घटलेन प्रशेरजन्यलियमात् घटादी प्रशेरजन्यलं पानवनसम्पन्निति भावः।

<sup>(</sup>य) तथाच खाष्याखापकलेन खापकस्यापि न खापकलिमिति भावः।

भावात् कर्तमान-श्रीरजन्यमानयारिष तथाभावः,
तथान श्रीरजन्यतं कर्तजन्यतावच्छेदकमिति() भवत्युपाधिः। न नैवं घटत्ववच्छरीरजन्यतं सकर्तकत्वव्याप्यं न तु व्यापकमपीति वाच्यम्। उभयसिद्वसक्तनसकर्तकदित्तत्वेन() साध्यव्यापकत्विनश्रयात्। जन्यत्वेऽपि सकर्तकत्वव्याप्यत्वग्राहकमस्तीति नेत्, ति उभयन व्याप्तिग्राहकसाम्ये विनिगमकाभावात् व्याप्तिसंश्याधायकत्वेन सन्दिग्धोपाधिव्याप्यत्वासिद्विन्।
साधनव्याप्यतासंश्याधायक एव हि सन्दिग्धोपाधिः,
स च साध्यव्यापकत्वे साधनाव्यापकत्वे वोभयन वा
संश्यात्। न च वाच्यम् श्ररीरजन्यत्व-सकर्तृकत्वयारत्वय-व्यतिरेकज्ञाने जन्यत्व-सकर्तृकत्वयोस्तद्ग्रह श्राव-

व्यापस्य व्यापककोव्यप्रवेभेन प्रकृतासङ्गतेः, तचापि वा यदि प्रवेभ-स्तदा साधनविभेषितलसेवोपन्यस्तोपाधेरिति पूर्वभन्यविरोध द्रत्यव-धेयं। ननु कर्त्तुः भरीरसहकारिता स्वजन्यमाच एव, न चात्माश्रयः,

<sup>(</sup>१) तथाचान्यूनानितिरक्तरिक्षमिस्यैवावक्केदकलात् प्रशेरजन्यलस्य कर्त्तृजन्यतावक्केदकले कर्त्तृजन्यलयापकलमपीति प्रशेरजन्यलस्यो-पाधिलिनिकीच् इति भावः।

<sup>(</sup>२) न्यायमते सकर्त्तृकत्वस्य चित्रबङ्ग्रादाविष सन्वात् प्रशेरजन्यतस्य सकर्त्तृकत्वयापकतासम्भवादुक्तं उभयसिद्धेति ।

य्यन इति लाघवात्तयारेव व्याप्तियहा न तूपाधिसा-ध्ययाः, साध्य-साधनयारन्वय-व्यतिरेकज्ञानच्य भरीर-जन्यत्वानवगमेऽपि भवतीति विनिगमक्तमिति, यता न कर्त्वमाच-जन्यमाचयारन्वय-व्यतिरेकाभ्यां व्याप्तियहः। कर्त्वमाचस्य व्यतिरेकाभावात्, किन्तु विभेषयारन्वय-व्यतिरेकेण कार्य्य-कारणभावेन वा सामान्ययास्तया-त्वचहः तौ च तुल्याविति चेत्, उच्यते, त्रस्तु तावह्वटत्व-वज्ञन्यत्व-भरीरजन्यत्वयार्पि कर्त्वजन्यतावच्छेदकत्वेन सक्तर्वकत्वव्याप्यत्वं याहकतीत्त्व्यापकत्वन्तु भरीर-जन्यत्वस्य कुतः घटत्ववद्व्यापकस्यापि जन्यतावच्छेदक-त्वात्। जभयसिहसकर्वके अन्वय-व्यतिरेकाभ्यां भरीर-

न हि तसन्ते फलोपधानेन तसहकारिलं श्रिप तु तद्भावे फलानुपधाननियमेन, तथाच ग्ररीराभावे कर्नुः कार्यमाचामाव एव
कर्वजन्यमाचे ग्ररीरमहकारितायां मानं। किञ्च खजन्यलं खजन्यताबच्चेदकं नोक्रमेव किन्तु ग्ररीरं खजन्यमाचे महकारीति खजन्यलं ग्ररीरजन्यतावच्चेदकमित्यखरमाहोषान्तरमाह, 'हस्तादिनेति,
ग्ररीरखाप्रयोजकतयेत्यापाततः, वस्तुतोऽन्यावयविभागस्य व्यर्थतया
साचान्त्रयत्नाधिष्ठेयजन्यलमेव तद्र्षां वाच्यः तथामतीदं दूषणं द्रष्ट्यं।

<sup>(</sup>१) याच्यसमानलादिति ख॰।

जन्यतस्य व्यापकत्वग्रह इति चेत्, न, शरीरजन्यत्ववि-निवेद्यत्वेन तुल्यन्यायेन च प्रथमं कर्तृजन्यत्वे जन्यत्व-मवच्छेदनं ज्ञुप्तमिति तदिरोधेन श्रीरजन्यतस्य सकरें कलव्यापकलानवगमात्। ऋत एव न सन्दिग्धो-पाधिलम्। ननु घटादौ भरीरजन्यत्वे कर्तृजन्यत्व-मनुगतमवच्चेद्कम् वाधकाभावात्। न च खाघवात् घटलादिकमेव तथा, कर्त्वजन्यत्वेऽपि जन्यत्वस्थातथा-त्वापत्तेः। एवं प्ररीरजन्यत्वव्याप्यं सकर्तवत्वं वर्ह्नेर्धूम-इवेति भवत्युपाधिः। किञ्च कर्तृजन्यत्वे जन्यत्वं ग्ररीर-जन्छत्वे वा सकर्वेकत्वमवच्छेदकमिति संश्येऽपि न हेताः साध्यव्याप्यत्वनिश्यय इति चेत्, तर्हि, घटादौ कर्तजन्यत्वे यहीते तस्य शरीरजन्यत्वावच्छेदकत्वं ग्रहीतव्यम् घटे च घटत्ववज्ञन्यत्वमपि वाधकं विना कर्तृजन्यतावच्छेद्वं यहीतमते। जन्यमाचे कर्तृजन्य-त्वात् न शरीरजन्यत्वे तद्वच्छेद्कत्वं प्रथमयहौते।प-जीव्यविरोधात्। ऋत एव न तस्य हेते। व्याप्तिसंश्या-धायकत्वमपि । एतेनानगुत्व-श्चित्यवयवदृत्त्यन्यत्वाद्य-उपाधित्वेन निरस्ताः, जन्यत्वस्य साध्यव्याप्यत्वेन तेषां साध्याव्यापकत्वात्। तथापि क्षित्यादिकं न कर्छजन्यं शरीराजन्यत्वात् गगनवदिति सत्यतिपश्चाऽस्विति चेत्।

न । अस्य प्रसिद्धकर्रजन्यत्वाभावविषयत्वात् अप्रतीत-प्रतियोगिकाभावस्य निरूपयितुमश्रकालात्<sup>(२)</sup>, स्थाप-नानुमानच्च पश्चधर्मातावलात् प्रसिद्यक्षटिभिन्नकर्तत्व-साधकमता भिन्नविषयत्वान प्रतिबध्य-प्रतिबन्धक-भावः। ऋत एव तद्यापकरहितत्वादिक्रमभावसा-धकं बाधकमपास्तम्। तस्य प्रसिद्धाभावविषयकत्वे-नाप्रसिद्धाभावाविषयकत्वात् व्यक्तिसाधकस्य च विश्रे-षते। उप्रसिद्धव्यक्तिसाधकत्वनियमात् अन्यवानुमान-वैयर्थात्। कर्त्वेजन्यत्वमनुगतं घटादौ प्रसिद्धं यत्साध्यं तद्भावा मया साध्यत इति चेत्, कर्त्वजन्यत्वमनुग-तमि पञ्चधक्संतावलेनाप्रसिद्धं कत्तीरमादाय पर्य्यव-स्यति तद्भावस्तु प्रसिडस्य कर्तुरभावमादाय सिध्यति नाप्रसिद्धस्य ऋनुगतस्यापि, कर्त्वजन्यत्यस्य तद्भावस्य च कार्रेच्यक्तिघरितत्वात्। अन्यया व्यक्ति-तद्भावा-सिडिप्रसङ्गात्। न चैवं सत्प्रतिपश्चाच्छेद्प्रसङ्गः, तस्य

श्रस्य प्रसिद्धेति, दद्ञ सर्वे सामान्यस्त्रणानभ्युपगमेन पूर्वे प्रत्या-पादनमित्युक्तभेव सार्वयन्तस्य गोलाचेकव्यक्तिविषयकलेन त्रयाऽवर्ष्यं

<sup>(</sup>१) तथाच चितिरकर्तृका प्रशेराजन्यत्वादित्यनुमानस्य कर्तृतिश्रेषजन्य-त्वाभावसाधकत्वेन चितिः सकर्तृका कार्य्यतादिति कर्त्तृसामान्य-जन्यत्वसाधकानुमानप्रतिबन्धकत्वाभावात् न सत्रतिपच्च इति भावः।

गोत्वाचेकभावाभावसाधकविषयत्वात्। एतेन ज्ञानतं न नित्यदत्ति ज्ञानमाचद्यत्तिज्ञातित्वात् (१) स्मृतित्ववत्, ज्ञानं न नित्यगुणद्यत्तिगुणत्वच्याप्यज्ञातियागि चेतन-विश्रेषगुणत्वात् (१) सुखवत्, त्रात्मा न नित्यविश्रेषगुणा-धारद्यत्तद्रव्यत्वापरज्ञातिमान् (१) विभुत्वात् गगनवत् द्रत्यपास्तम्। प्रसिद्धे नित्ये च्योमादौ प्रसिद्धायाश्व रू-पत्व-जलत्वादिज्ञातेर्च्यतिरेकविषयत्वादप्रयोजकत्वाच ।

वाच्यलादित्येवमर्थकतया परस्रत्येव तस्वेत्यादिफिकिका योच्येति न स्विसद्धान्तिविरोधः। 'ज्ञानमाचेति, जातिपदसच यदि तदा श्रनित्य-माचरुत्तीति साध्यार्थी ज्ञानातिरिक्तारुत्तिलञ्च हेलंग्रार्थी विवच-णीयस्वयाचारुत्ती व्यभिचारवारणाय तदिति द्रष्ट्यं। 'श्रात्मेति, यद्यपि न नित्यंविग्रेषगुणाधार द्रत्येव वक्तुसुचितं तथापि तन्मते ग्रब्द्स्य नित्यतया श्राकाग्र एव व्यभिचारः स्थात्, श्रस्मन्मतेऽपि परमात्मनः सिद्धसिद्धिव्याघातेनापचतया जीवात्मनामेव पचले-नोक्तसाध्ये सिद्धसाधनं मा सदतस्तादृग्रजातिगर्भं साध्यसुपात्तमिति मन्तव्यं। परमते नेदं दूषणं तान् प्रति व्याघातपर्यवसन्नमतोऽपरित्यम्

<sup>(</sup>१) ज्ञानमाजदित्तधर्मालादिति ख॰। खयमेव पाठः समीचीनः जात्यु-खोखस्य निष्पुयोजनत्यादिति।

<sup>(</sup>२) परममइत्वमादाय खिमचारवारकाय विश्वेषपदं।

<sup>(</sup>३) द्रवालापरजातिमान् द्रवालवाप्यजातिमानिवार्थः। निवातिग्रेष-ग्रागः जनीयंपरमाण्डतिरूपं तदाधारः जनीयपरमाण्वादि तद-दित्तद्रवालवाप्यजातिर्जनलमिति साध्यप्रसिद्धिः।

किच सित्यादी श्रीराजन्यत्मसिडम् श्रहष्टदारा
तज्जन्यत्वात्। न चाहष्टादारकजन्यज्ञानाजन्यत्वं हेतुः,
ज्ञाने जन्यत्वविश्रेषणस्याव्यावर्त्तकत्वेन व्यर्थत्वात्। न
च स्थापनायां पश्चविश्रेषणेऽप्ययं हेाषः, प्रमेया घटइतिवदुपरक्तबुडेरुदेश्यत्वात्। श्रीप च श्ररीराजन्यत्वे
व्यर्थविश्रेषणत्वं खाघवेनाजन्यत्वस्यैव व्याप्यत्वात् न तु
निष्प्रयोजनविश्रेषणवन्त्मसिडम् व्याप्तिग्रहोपयुक्तविश्रेषणवत्पश्चधक्येतापयुक्तविश्रेषणस्यापि जनकत्वात्
व्यभिचारवारकस्यापि सार्थकत्वे श्रनुमितिप्रयोजकत्वस्थैव तन्त्रत्वात्। व्यभिचारवारकविश्रेषणवन्येव व्याप्तिग्रह इति चेत्। न। निर्विश्रेषणेऽपि गेत्वादौ व्याप्तिग्रह इति चेत्। न। निर्विश्रेषणेऽपि गेत्वादौ व्याप्तिग्रहात्। तचापि व्यक्तिविश्रिष्टे व्याप्तिग्रह इति चेत्। न।

दोषान्तरमाइ, 'किञ्चेति । नन्वनाष्यदृष्टादारकप्ररीराजन्यलादिति इलर्थपर्यवमानेन निर्देषतयोक्तदोषेऽपरितुखन्नाइ, 'म्रपि चेति, स्रम प्ररीरपदं भोगायतनादिपरमवगन्तयमन्यथा माचात्रयत्नाधिष्ठेयपरले प्रागुक्तन्यायेनासिद्धेक्तिमस्रवाभावादिति। 'निर्विभेषण दित यभि-चारवारकविभेषणभून्य दत्यर्थः, 'गोलादावित्युपचचणं, प्रसिद्धानु-माने धूमादाविप तथा द्रष्ट्यं, न हि तदिभेषणं धूमलाद्यपि यभि-चारवारकतयोपयोगि, तत्तद्यक्तिविभेषस्राण्ययभिचारात्, किन्त-गमकतयेति। 'यिक्तिविभिष्ट दित यिक्तिविभेषणके यिक्तियादत्त दित

खताव्यादत्तगात्वस्याव्यभिचारात्। अन्यथान्यात्र-यात्। अपिच व्यभिचारवारकिविभेषणवत्येव व्यापि-यह इत्यप्रयाजकम् सहचारदर्भनादिसच्चे तदभावेन व्याप्तिग्रहाविलम्बात्। व्यभिचारावारकिविभेषणश्रूत्य-एव व्याप्तिग्रहदति चेत्। न। प्रमेयधूने(१) व्याप्ति-यहात्। अय तचापात्तव्यभिचारावारकिविभेषणश्रूत्यत्वं विविश्वतम्। न च तच प्रमेयत्वं विभेषणमुपात्तमिति

यावत्, तथाच व्यक्तियेद्वाविर्त्तिका जातेर्जातं तस्या व्यक्तिप्रदारकलं, गोलस्य व्यावत्यप्रतीतौ द्रव्यलादिनाप्यभेदवृद्धौ यच द्रव्यलं तच गोले प्रत्यवस्याभावेन व्यक्तिचारवृद्धिसम्भवात् तदारकलंभेव व्यक्तिचार-वारकलंभिति भावः। 'श्रन्यथेति यदि जातिर्न स्वतो व्यावत्ता किन्तु व्यक्तिव्यावर्त्तनौया तदा व्यावत्तपरस्यरव्यावर्तनौयलेन परस्परस्यान्योत्याश्रयापत्तिरित्यर्थः। नतु यथाश्रुतं ग्ररीराजन्यलेऽप्यस्ति तचा-प्रभावमाचस्य व्यक्तिचारितया जन्येत्यस्य व्यक्तिचारकतया नियमस्यान्याच विभेषणं व्यक्तिचारवारकभेव व्यक्तिग्रविषय इति नियमार्थीवक्तव्यस्याच क्त गोलादावुक्तिनयमव्यक्तिचार द्रत्यपरित्तुस्वाद्तं, 'श्रपि चेति। नतु सद्द्वारदर्भनादिसन्वेऽपि व्यक्तिचारवारकं विभेषणं प्रतिवन्धकमिति सनसिद्धत्य ग्रद्धते 'व्यक्तिचारेति, 'विभेषण्यात्ये' विभेषण्यानग्रन्य दत्यर्थः, श्रत एवोत्तरेऽपि ज्ञाय-स्थानलपर्यन्तसुपानं, श्रन्यथा प्रक्तेयलवतीत्येव ब्रूयात् इति। 'न च

<sup>(</sup>१) प्रमेयलेन ज्ञायमाने धूम इति ख॰।

चेत्। न। विरोधात्। न हि तचापात्तं तेन श्रून्यच्चेति घटते यदिषयत्वेन परामर्भकारणमनुमिती ति इहं। प्रक्रते च व्यभिचाराद्न्ययासि द्वेश्व न विशेषणविषयक-त्वेन तत्त्विमिति चेत्। नः धूमाव्याप्यत्वापत्तेः व्यभिचारात् ति दिषयत्वेनानु भित्यकार्णत्वात्। ऋषैकमवच्छेद्कं ऋ-पर्च व्यातिः, यदा लाघवेन व्यासच्चरतिरेकैव व्याति-रिति विशिष्टव्यासर्थः तच विशेष्यतावच्छेदकस्य व्यास्य-नवच्छेदकत्वेन विश्रेषणस्य तदवच्छेदकत्वनियमाहेक-वित्तलवाधे सत्येव व्यासच्यवित्तलिमिति व्यामेश्व न शारीरजन्यत्वाभावे नीलधूमादी च व्याप्तिरिति विश्रे-व्यमाचे सा, तथाच स्वरूपासि बिस्तदारणार्थं विशेषणा-भिधाने व्याप्यत्वासिडिरिति चेत्। न। अव्यभिचार-स्वानौपाधिकत्वस्य वा विशिष्टे नौलधुमादौ सत्त्वेन तंड्यतिरेकसाधने बाधात्। न च विश्रेष्यत्वसुपाधिः, (१)

विशेखलिमिति, यत्र व्याप्तिस्तत्र विशेखलमतो नौलधूमे न व्याप्ति-रिति न त्रनौपाधिकलस्थैव व्याप्तितया विशेखलम् च तद्यापक-तथानुपाधिलादिति भावः।

ननु विभिष्टे सामानाधिकर एकोव न किन्तु विभेष्यमाचे तदिति न विभिष्टे व्याप्तिरित्य खर्मादिभिष्टव्याप्तिमन्यथानुपपत्त्या

<sup>(</sup>१) विशेष्यसुपाधिरिति कः।

साधनव्यापकत्वात्। किन्न सैारभविशेषवन्नूमरहित-मिदं चन्दनप्रभवविद्वरिहितत्वात्, निर्हूमोऽयमाद्रेश्यन-प्रभवविद्वरिहितत्वात्, द्रत्यादाविष कारणविशेषाभा-वेन कार्य्यविशेषाभावानुमानं न स्यात् विद्वरिहत-त्वादिकन्नोपाधिभवत्, व्यतिरेकिण्यष्टद्रव्यातिरिक्तद्र-व्यानाश्रितत्वन्न हेत्वभावव्याप्यं न स्यात् द्रव्यानाश्रित-त्वस्यैव व्याप्यत्वात्, रूपादिषु मध्ये गन्धस्यैव व्यन्नक-त्वादित्यादौ त्वयाप्यसिद्धिवारकविशेषणस्वीकारान्न(१)।

साधयति, 'किञ्चेति, 'वक्नोति व्याप्तिविर हे वक्निर हितलं वज्ञस-मानाधिकरणलसुपाधिरिति तत्समानाधिकरणे विशिष्टधूमादाविष सास्तौत्यर्थः। यद्वा साध्यव्यापकलज्ञानद्गायां साधनाव्यभिचार-ज्ञानेऽपि वक्निर हितलादिकसुक्तानुमानयो रूपाधिः खाद्वार्थविग्रेषण-तया साधनखोपाध्यव्याप्यतया उपाधेः साधनाव्यापकलज्ञानादि-त्यर्थः। नतु रूपादिषु मध्य दति व्यभिचारवारकतापर्यवस्त्रभेव गन्धमात्रवञ्चकलं हि द्रव्यलविग्रेषितं हेत्द्रकार्थं सन्तिकर्षे व्यभिचार-प्रसङ्गात् तस्य तेन व्यभिचारवारणं तदा यदि व्यभिचारः स च तदा यदि हेतोः प्रसिद्धिरिति रूपादिषु सध्य दति विग्रेषणं

<sup>(</sup>१) प्रयोगन्त प्रायोन्तियं पार्थिवं रूपादिषु मध्ये गन्धस्यैव यञ्जकातात् कुङ्गमगन्धयञ्जकष्ठतवत् इति, खत्र दर्यान्ते स्वीयरूपयञ्जकातादिस-द्धिवारणाय रूपादिषु मध्ये इत्यनेन परकीयरूपाद्ययञ्जलस्य विव-द्धितत्वमावस्थकं तथाच अत्र परकीयेति विशेषणं स्वसिद्धिवारक-मिति समुदिततात्पर्यं।

अपि च गै।रवेण विशिष्टस्य व्यापकतापि न स्यात्, तथाच स्थापनानुमाने उपादानगाचरापरे।स्रज्ञान-चिकीर्षा-क्रितमज्जन्यता, धूमेनार्द्रेन्थनप्रभवविद्धः घट-त्वेन श्ररीरजन्यत्वादिकं नानुमीयेत।

यतु खजन्यान्योऽन्याभावापेश्वया शरीरजन्यान्यो-त्याभावस्याल्पत्वात् तेषामेव व्याप्यत्विमिति विपरीतमेव लाघविमिति, तन्न, विरोधाभावेन बह्ननामल्पस्य च व्याप्यत्वात्। सेहे शीतस्पर्शवत्त्वज्ञलत्वयोर्गन्थाभावे-पृत्रिवीत्व-पृथिवीत्वाभावयादिव<sup>(१)</sup>। श्रन्थया नीलधूम-स्यैव व्याप्यत्वे धूममाचस्याव्याप्यत्वप्रसङ्गः।

किन्च त्वनये बह्नन्यान्याभावापेष्यया जन्यत्वा-त्यत्ताभावस्येव व्याप्यता स्यादेकत्वात् प्रमेयत्वाद्यनन्त-धर्मीविश्वष्टस्य व्याप्ताविष प्रयोजनाभावानानुमाने तदुपन्यासः। श्रयं लाघवेन जन्यत्वस्य शीघोप-

प्रसिद्धिं सन्पाद्य द्रव्यत्नेन परम्परया व्यभिचारवारणप्रयोजकसेवेत्य-रुनेराह, 'श्रिप चेति, नन्तत्यन्ताभावरूपे ग्ररीराजन्यत्ने व्यर्थविग्रे-वणताग्रद्धेव नेत्यनुपदसेव स्फुटमन्योन्याभावपचेऽिप सामान्या-ग्रीन्याभावेन वैधर्थ्यसिति ग्ररीरजन्यताश्रयान्योन्याभावे हेतौ वैद्यर्थं वक्तवां तत्र कस्यापि परिहारं निरस्रति, 'यन्तित,

<sup>(</sup>१) एथिवीभिन्नत्व-एथिवीत्वात्यन्ताभावयोरिवेत्वर्थः।

स्थितिकतया जन्याभावत्वेन शीघं व्याप्तिग्रही न तु शरीरजन्याभावत्वेन विलम्बितप्रतीतिकत्वात्। यच विश्रेषण-विश्रेष्यान्यतराभाववति साध्यं तच विश्रिष्टा-भावस्थापि व्याप्तिरिति चेत्। न। एवं ह्युत्पत्तिमच्चे सति सत्त्वादिकमनित्यत्व-सक्तर्वकत्वयाप्यतया न यद्योत, शौघोपस्थितिकतया घटत्वादेरेव तथाभावात् (१)। यदि च सामान्य-विशेषभावादिरोधाभावेनीभयस्यापि व्याप्यता, तदा शरीराजन्यत्व-जन्यत्वाभावयोर्पि तुल्यं। किञ्च भरीरजन्यत्वं विभिष्टं तद्भावं विभि-नष्टि न तु साञ्चात् तथाच शरीरजन्यत्वाभावे।ऽखण्ड-एव हेतुरता न व्यर्थविश्रेषणता। न चाच विश्रिष्टा-भावा विश्रेष्याभाव एव, शिल्यादावजन्यतापत्तेः। त्रत एव स्थापनायां शरीरजन्यत्वसुपाधिः साध्या-भावव्याप्याभावप्रतियागित्वेन साध्यव्यापकत्वनिय-मात्। व्यर्थविश्रेषणेऽधिकं नियहस्थानिमिति चेत्। न। हेतुद्रयापन्यासे च तत् इह तु विशिष्टमेकमेव हेतुरिति विरुद्धस्यचे उक्तमिति। उच्यते। नीलधूमादै।

'श्रखण्ड एव' एक एवेत्यर्थः।

<sup>(</sup>१) तथालादिति ख॰।

व्यातिरस्येव अन्यया विशेषाणामव्याप्यत्वे निराश्रया व्यातिः स्यात्। नीलत्वमपि न व्याप्यतावच्छेदकं गैरि-वात् किन्तु धूमत्वमेव दण्डत्वेन कारणत्वे रूपिमव, धूमत्वच्च न नीलिमि किन्तु तदाश्रये धूमे इति न नीलधूमस्य हेतुत्वम्। नीलधूमे नीलस्य विशेषणत्वे

'नीललमपीति श्रवच्चेद्कलमवच्चित्तिप्रत्ययजनकलं वा खरूप-समास्वित्रोषो वा दयमपि गुरुणि नीलधूमलादौ न समावतीत्यर्थः। नतु धूमलावच्छेदेन नी सविभिष्ठोऽपि धूमोऽनुमिति हेतुरिति तद्वेतु-तया नीलधूमादिति हेलवयवः कर्त्तय एवेत्यत श्राह, धूमलञ्चेति, इदञ्च वस्तुगतिमनुरुष्योत्रं, वस्तुतो यदि धूमलं नीले भवेत्तथापि धूमवद्यक्तिस्थानीयं तदिति धूमएव हेतुर्ने तु नी बधूमो नौ ब-धुमतस्य व्यायतानवच्छेदकलात् नी सधूमतस्यापि धूमलावच्छेदेन इंतुलादिति नीले धूमलाभावोपवर्णनमप्रक्रतमेव, प्रकृतन्तु गौरव-मेव, एवमगेऽपि नीलस्य विशेषणल इत्यायप्रकृतं तत्र धूमलसत्तेन वायनेऽपि नी सधूमतस्थानवच्छेदकत्मभवात् श्रन्यया धूमादित्यपि न हेतुः धूमलेऽपि धूमलासन्तादिति प्रकृतं गौरवसेव तदहेतुतायां वीजं द्रष्टयं। द्दन्तु याष्यतावच्छेदकधूमलग्र्त्यलात्, वस्तुतो नी-जां जो व्यायोऽपि न भवतीति धूमलानाश्रयलमवायले तन्त्रं, श्रतो-ऽपि धूसलमवच्छेदकमित्युत्तपोषकतयोपन्यस्तं। नतु व्यायतावच्छे-कमसु धूमलमानं प्रक्तते तदवच्छिनोऽपि नी सधूमहृपो विशेषो- ति विशिष्टेन धूमत्वम्। उपलक्षणत्वे च धूमादेवानु सितिः। निष्च व्याप्यतावच्छेदकस्यैव हेतुतावच्छेदकत्वसिति न लीनधूसत्वं तथा। न चैवं धूमत्वस्यावच्छेदकत्वेऽपि सामग्रीसत्त्वानीलधूमादनु सित्युत्पत्ती हेत्वाभासत्वं न

उस्तीति तथा निर्देशोऽपि हेतोः कर्त्तव द्रत्यत श्राह, 'किञ्चेति, व्याप्यतानवच्छेदकेन हेतुनिर्देशेऽतिप्रसङ्गादिति भावः।

श्रव केचित् नी लधूमलं धूममावनिष्ठवाशी न्यूनलादेव नाव-च्छेदकमिति नीलधूममाचनिष्ठयाप्ती तद्वच्छेदकं वाच्यम् तच धूमलस्थातिप्रसक्ततया नीलधूमलसेवावच्छेदकमिति, व्यर्थविग्रेषणलन्तु खार्थानुमाने न दोषः परार्थानुमाने लर्थाचिप्तापसिद्धान्नापादक-तया दोषः, तथाहि विशेषविधेः शेषनिषेधपर्यवसायितया नौल-धूमहेतुलविधिः धूममाचखा हेतुलाभिप्रायं प्रतिपादयति, न हि विभ्रेष्यमात्रसः हेत्वे सभावत्युनात्तो विभिष्टं हेत्वेन निर्दिणतीति, तद्चेतुलाम्युपगमे तदीये प्राप्ते तस्थापसिद्धान्त श्रापद्यत दति चेत्। न। न्यूनवृत्तर्णवच्छेदकतया विह्नमामानाधिकरण्यावच्छेदकलं नीलधूमलस्य समावद्पि गौरवेणापास्रते श्रन्यथा धूमलमपि न विक्रियायतावच्छेदकं भालोकावृत्तिलेन न्यूनवृत्तिलात्। न च नीलधूमलाव<del>च्</del>छिन्ना व्याप्तिरन्या, श्रवच्छेदकव्यभिचारेण तद्गीव्यभि-चारेण वा त्रवच्छेदकान्तरक ल्पनात्। न चेह तत्समाव दति, तद-विच्छिन्नयाष्ट्रान्तराकन्पनात्। यत् त्रपिद्धान्तपर्यवसानमिति, तन्न, उभयोईतुले सभावत्यन्यतरोपादानस्थान्यतर्हेतुलाभिप्रायोन्नायक-हाराया विभिष्टाभावस्थलमधिनेन<sup>(१)</sup>। यनु यदसुगत्या अवच्छेदकं तेन व्याप्तिधीरिति वस्तुतोऽनवच्छेदकेन व्याष्ट्रग्रह इत्यज्ञानक्षे-यमसिद्धिः पर्यवसिता, न तु ज्ञानगर्भे जचणाभावेऽपि व्याप्यला-चिद्धिः, तथाच व्याप्यलानिद्धिर्यर्थविभेषणादाविति प्रागृक्तग्रय-विरोध:। किञ्च परामर्भविषयाभावतया श्रमिद्धित्रयमनुगमयता वाष्ट्रभावो व्याष्ट्रसिद्धिरित्युक्तं, दयन्तु व्याप्तिज्ञानाभावक्षा पर्वव-क्ति। श्रतएव यतो गौर्वात् तदनवच्छेदकं तदेव व्याप्यलासिद्धि-पदेन विवचितं तस्य ज्ञायमानतयैवानुमितिप्रतिवन्धकलादित्यपास्तं। तरा परामग्रीविषयलाभावात् ऋप्रतिवन्धकलाच विरोधाभावादिषय-विग्रीधकारणविरोधामकावेन ज्ञानस्वाप्रतिवन्धकलात्। सत्यपि गौरवज्ञाने व्याप्तिग्रहसासय्यां सत्यां व्याप्तिग्रहः चन्दनद्हना-भावेन सुर्भिधूमविशेषाभावानुसानादौ । श्रतएव चेश्वरद्यानु-मितिप्रतिवन्धकागीर्वं न प्रथगाभाशः । किञ्चासाधार्णं प्रतिवन्धकं प्रामासो गौरवञ्च साधारणं मानसात्रप्रवत्तेरौथरज्ञानसापेचलात तसाद्यसम्बन्धितावच्छेदकरूपवत्तवचणा व्याप्तिरनुमितिचेतुः। श्रत-एको दाइरणेन सकलसाधनवति गाध्यसत्तं दर्भयता सा प्रदर्शत-र्ति तद्भावो व्याप्यलासिद्धिः तद्भावश्चावच्छेद्कलाभावो नील-धूमादौ द्रष्टयः, नीलधूमेऽवच्छेदकान्तरमलेऽपि नीलधूमलेनाव-च्हेदकलाभावात् व्याप्तिलेन व्याप्तिज्ञानस्यानुमितिहेतुतया अव-

<sup>()</sup> यथा विश्रिष्टाभावः खलमधिकेन इति पाठो भवितुईतीति ।

च्छेदकलज्ञानसापि परामर्भहेतुलेनावच्छेदकलाभावेऽपि परामर्भ-विषयाभावल सचणासिद्यानुगमक समावादिति केषाञ्चिनातं, तदय-सत्, समन्धितावच्छेदकलचणायां व्याप्तौ श्रवच्छेदकलं श्रवच्छेदा-निधकरणलं वाच्यं तच नौलधूमलेऽस्थेव। श्रथ तादृग्रधर्मान्तरा-विशेषितत्वमप्यनिधकदेशवृत्तिले विशेषणं तदा सर्ववाप्तिचचणतो-गौरवेणाइतुरेव इति तद्भावज्ञानस्य क प्रतिवन्धकता, उदा-हरणन्तु व्याप्तिग्राहकसहचारमाचं प्रदर्भयति न तु कथञ्चिञ्चाप्ति-मपीत्यनं, तादृगधर्माघटितलादेख्दाहरणादुपस्थितिगङ्कीव नास्तीति न किञ्चिदेतत्। तस्रादिदसय तत्त्वं नीलधूमलादेरनवच्छेदकतया व्याप्तेय धूमलाद्यविक्त्रनायास्त्रच सत्त्वेन विभ्रेय्यवित विभ्रिष्टाभावस्य विशेषणविरह्नियतलं न लभेद एवेति तद्नवच्छेद्कल्नियतः तद्विक्त्रवाष्ट्रभावो व्यायवासिद्धिः, स तु विभेषणाविक्त्रन-विग्रेयविर हो वा सम्बन्धविर हो वा द्रत्यन्यदेतत्। एवञ्च ज्ञान-गर्भन्नेलाभामलचणं परामर्भविषयाभावरूपञ्च विभाजकमिति दय-मणुपपद्यते । न च नीलधूमलावच्छित्रवाष्ट्रप्रसिद्धेः कथमेतदिति वाच्यम्। कस्द्ररिकाट्इनाद्प्रितियोगिकविशेषव्याप्तेस्तादृग्याः प्रसिद्धेः। न च तादृशी वाप्तिनीं सधूमें उस्त्येवेति विज्ञाविक्तव्यातियोगिक-नीसधूमलाद्यविक्सिन्नवाष्ट्रभावस्य वाच्यले पुनः सैवाप्रसिद्धिरिति वाच्यम् । व्यभिचारादिसङ्कीर्णवाष्यलासिद्धेऽप्येवसप्रसिद्धाः व्यापकला-. भावक्पायास्तस्या वाच्यलेन प्रकृतेऽपि नीलधूसलाविक्त्रत्रयाप्ति-प्रतियोगिलज्जणयापकलाभावस विज्ञलाविन्छने यापलासिद्धि-पदार्थलात् तज्ज्ञानसापि प्रतिवन्धकलात् समानवित्तिवेद्यतथा

स्यात् अनुमितिप्रतिबन्धकस्य तत्त्वादिति वाच्यं। तद्भावेऽपि नौलधूमप्रयुक्तसाध्यवस्रस्ययस्य अमत्वेन तत्कारणत्वस्याभासत्वसम्भवादिति दिक्।

वाष्यलवद्यापकलस्थापि परामर्भविषयलेन उक्तव्यापकलाभावे विभा-जक्तस्थापि सत्ताच । वस्तुतो धूमलाविक्तिने नीसधूमलाविक्तिन वाश्यभाव एव व्याप्यलासिद्धिः तस्या नीलधूमलाविक्कन्ने सत्तेनान्य-धर्मावच्छिने विरहात्। न च नौलधूमलस्य विक्रमामान्ययाष्ट्र-वच्हेदकलेऽपि धूमलावच्छिन्ने तदभाव इति किं गौरवनिवन्धना-नव च्हेदकलोपवर्णनेन तदवच्छिन्ने तदभावेऽपि इतुदोषाभावाचेति वाच्यम्। सामान्यव्याप्तौ नौलधूमलावच्छेदकलसमावेन न्यूनहिन-नापि तेनाविक्त्रनायाः सामान्ययाप्तेर्धूमलाविक्त्रने सत्तंन तद-भावाभावात्। न चैवं गाखाविक्तिने हचे वर्त्तमानस्य संयोगस्य व्यतावच्छेदेनाभावनियमेन एचः संयोगीति ज्ञानं प्रमा न खा-दिति वाच्यम्। द्वः संयोगीति व्चलसामानाधिकर्ण्यमपद्य तदवच्छेदकलपर्यन्त्रयाहिणो ज्ञानस तथाभावादेवेति दिक्। समा-वादिति, 'दिगिति, दिगर्थसु उद्देश्यानुमितिप्रतिवन्धकतयोक्तक्रमेण भगानुमितिजनकसाभाषलं तदा यदि सिङ्गोपधाननियतलमनु-मितौ तत्तु नास्तीत्युक्तं, लिङ्गानुपधानपचे लनुमितिप्रतिवन्धकलं यरीराजन्यलादेरेवेति<sup>(१)</sup> निश्चेयम् । यत्र विशेषस्य स्रह्मपासिद्धलं नीलधूने तु नौलधूमलज्ञानमावस्थकमवच्छेदकलन्तु तस्य न तु

<sup>(</sup>१) प्रशेराजन्यलादेवेतीति पा॰।

एवं ग्ररीराजन्यत्वेऽपि न ग्ररीरमवच्छद्कं गौरवात् येन विश्रेषणेन विना व्याप्तिनं ग्रह्मते तस्यैव व्याप्यतावच्छे-दकत्वनियमात्। ऋतएव गन्धस्यैव व्यञ्जकत्वादित्यवा-प्रसिद्धत्वेन रूपादिषु मध्यद्गति विश्रेषणं विना व्याप्ति-ग्रेहीतुं न शक्यत दत्यसिद्धिवारकमिप विश्रेषणं सार्थक-मेव, सुरिभधूमविश्रेषादौ च चन्दनप्रभवाग्नगादैः कार-णत्वात् कारणाभावस्य कार्याभावप्रयोजकतया व्याप्य-

केवलधूमलस्य विपरीतगौरवादिति नीलधूमे ग्रह्ममाणे हेत्ज्ञानस्वेवोत्पत्तेरन्तितिरवर्जनीया, ग्ररीराजन्यलादौ तु तस्वानुनितिप्रतिवस्वकलमेवावधारणीयमित्यादिः। 'ग्ररीराजन्यलेऽपीति
ग्ररीरजन्यलाश्रयान्योन्यामावेऽपीत्यर्थः, 'रूपादिम्बिति, न च रूपाययञ्चकले गन्धयञ्चकलं तद्र्यः, तादृग्रहेलन्तरस्य गमकलेनेतद्गमकलानपवादादिति भावः। द्रद्मुपलचणं चन्दनद्हनवानयं सुरभिधूमवत्तादित्यादौ यभिचारवारकमपि साध्ये चन्दनादिविग्रेषणं
सार्थकं तेन विना हेतोर्विग्रेषणवेयर्थ्यनेव व्याष्ट्रग्रहात्। एवं हेतौ
व्यर्थविग्रेषणं दृद्दा साध्येऽपि विग्रेषणं प्रचिष्य तदुद्धरणीयमित्यपि
तदुपष्टम्भकं द्रष्ट्यम्। 'कारणाभावस्थेति कारणतावच्छेदकाविच्छन्नाभावलेनेव कार्य्याभावव्याप्यलिनश्चय एव सामान्यत श्रार्द्वन्यनजन्यविज्ञानावस्थेव व्याप्यलमवगाहत द्रत्यर्थः। न चैवमन्योन्याश्रयः
कार्णतावच्छेदकाविच्छनार्द्वस्वनान्य-व्यतिरेकाभ्यां कार्णताग्रहः

त्विनिश्रयः व्यापके च न व्यर्थविश्रेषणता विशिष्टस्य कारणत्वेन व्यापकत्वात् परिश्रेषव्यतिरेकिणि विपस्न-बाधकेनानन्यगतिकतया विशिष्टस्य व्यापकत्वात् । विशिष्टाभावस्य हेत्वभावव्याप्यत्वं, यच च विपस्नवाधकं नास्ति तच विशिष्टस्य व्यापकतापि न यथा कार्यस्य विकर्षकत्वेनापि शरीरजन्यत्वाभावे।ऽखण्डो हेतुः, यदि हि शरीरजन्यत्वं सकर्षकत्वप्रयोजकं स्थात्तद्दा तद्भावप्रयुक्तः सकर्षकत्वाभाव इति तस्य माध्य-व्याप्यता स्थात्, न चैवं, किन्तु जन्यत्वं लाघवात्तथा तथाचाजन्यत्वभेवोपाधः, साध्यव्याप्याभावः साध्या-

तथाच यतिरेकयाप्तिग्रहकारणताधीस्तथाच विभिष्टाभावयाप्यतज्ञानिमित वाच्यं। काल्किनाच्य-यािनरेकयोः कारणताज्ञापकलात्
कारणतायाय देशिकयाप्ती विशिष्टाभावलयाप्यतायच्येदकलग्राहकलात्। न च काल्कियतिरेकग्रहाऽपि कथसुक्तव्यर्थविभेषणतयेति
वायां। तचापीतरसमवधानकालीनकार्योपधाननियामकतावच्येदकावच्छित्वविरहलेन कार्याभावप्रयोजकलग्रहेण सामान्यतो याप्यतायच्छेदकलग्रहात्। न ह्याच्याप्रयोजकल्याभावो यतिरेकप्रयोजकः
भगवति। त्रतप्व तादृशाच्यप्रयोजकलमाच्य प्रयोजकतया
नियताच्यमाचसेव कारणताग्राहकमित्यप्याद्यः। न चैवं कारणतावच्छेदकावच्छित्राभावोऽस्त याप्यः त्रार्द्रस्थनाभावस्त क्रयं तचार्द्रयन्ष्य विक्रसहकारिलादिति वाच्यं। विक्रभंयोगमाचेणार्द्रस्थनस्थ

भावव्यापकद्दित नियमेन तस्य साध्यव्यापकतानि-श्रयात्सकरेंकत्वशरीरजन्यत्वयार्व्यात्रभावेन तदभाव-योरपि व्यास्यभावदति व्याप्यत्वासिद्धत्वाच । त्रतर्व शरीरजन्यत्वाभावस्थाकर्तकत्वचाप्यत्वात्तदभावयार्प व्याप्य-व्यापकभावद्गित निर्स्तम् । शरीरजन्यत्वस्य सकर्विकत्वाप्रयाजकत्वात्। न चाजन्थत्वं पूर्वसाधनं व्यतिरेकत्वेन ने।पाधिः सत्प्रतिपश्चाच्छेदप्रसङ्गादिति वाच्यम्। स्थापनायायचाभासत्वं तच विश्रेपादर्शन-दशायां सत्प्रतिपश्चे पूर्वसाधनव्यतिरेकस्य साध्याव्या-पकलेनानुपाधित्वात् यथा शब्दोऽनित्यो गुणलादि-त्यच शब्दोनित्यो व्योमैकगुणत्वादित्यनेन सत्प्रतिश्रष्ठे गुण्त्वाभावा ने।पाधिः जलपरमाण्रूपे साध्या-व्यापकत्वात्। न चैवमनैकान्तिकत्वमेव तनाद्वायं, सत्प्रतिपश्चमुपेश्य तस्योद्घावनान हैत्वात् । प्रागभावप्रतियागित्वे सति समवेतत्वस्य तत्प्रति-यागित्वे सति सत्त्वस्य सत्त्वे सत्युत्पत्तिमत्त्वस्य वा हेतुत्वे एषामन्यतमव्यतिरेक उपाधिरिति न पूर्व-

धूमानुत्पत्था तळ्जन्यविक्तिनेव हेतुतावच्छेदात् एवमन्यवापीति दिक्। 'सत्प्रतिपचेति समीचीनप्रतिपचोच्छेदो दितीयानुमाना-भामत्वनियम इति यावत् यतयवसर्यकस्यनं तद्ग्रिभग्रस्थप्रयोजनञ्च

साधनव्यतिरेकः। अत्रश्वाजन्यस्य नापाधित्वं ध्वंसे साध्याव्यापकत्वादिति न दे। ।

अन्ये तु यनिष्ठा यनिरूपिता च व्याप्तिर्येन विश्रे-प्रोन विना न यस्नते तच विशिष्टं व्याप्यतावच्छेदकं जाकर्त्रकत्वनिरूपिताभावनिष्ठव्याप्ती च शरीरं विनैव प्रतियोगितया जन्यत्वमवच्छेदकं ज्ञप्तमिति न शरीर-जन्यत्वमवच्छेद्रकं धूमे नीलधूमत्विमवातिगौर्वेण शरीरजन्यत्वमप्रतियागितया च जन्यत्वं नावच्छेद्व-मिति व्याप्यतावच्छेदकाभावान श्रीर्जन्यत्वाभावा-उक्तर्वकल्वयायः। यभिचाराभावात्तयेति चेत्। न। क्षित्यादावेव व्यभिचारात् अन्यया क्षित्यादिना दष्ट-हेतुकं शरीरजन्यत्वाभावादित्याचिप स्यात्। नन्वस्तु तावद्शरीर-नित्यज्ञानादिकचेनुमितिस्तथापि सानु-मितिर्ययायी अभरीरे कर्तृत्वज्ञानत्वात् ज्ञानेच्छा-प्रयत्नेषु नित्यज्ञानत्वात् भरीराजन्ये सकर्वकत्वज्ञानत्वात् घटः कत्ती घटज्ञानादिकं नित्यं व्याम सकर्त्वकमिति ज्ञानवदिति साध्यम्। न चापजीव्यवाधः, अनुमितिर्हि

प्रागेव कतिमिति तचानुसन्धयं। 'त्रतएवेति समवेतलादिविशेषितो यतो हेतुरतस्तद्भावस्त्रैवोपाधिलादित्यर्थः। 'त्रन्ये लित्यखरमोङ्गा-

उपजीव्या। नन्वस्तु तद्यथार्थत्वमपीति चेत्, न, कर्ट-कार्ययोर्निरपाधिकाये-कार्णाभावेन एतस्याप्रयोजक-त्वात्। अन्यथा पर्वते वज्ञानुमितिरयथाथी उभय-सिडवहिमद्भिने वहिज्ञानलादित्यादिना सकलान्वय-व्यतिरेक्युच्छेदः। किचानुमितेरयायार्थ्यमनेन ज्ञाप्यं न तु कार्यम् तथाच दे। पाद्रयनस्यानेन ज्ञापने तचायमेव देषोा देषान्तरं वा, नाद्यः ऋन्धान्धाश्रयात् उत्पन्ने तिसान् ज्ञापनज्ञापकादेव च तसादीवात्तद्-त्यत्तिरिति। नान्यः असिडेः। तक्कीपरिशुडिस्तु न द्वणम्। यदि ईश्वरः कर्त्ता स्यात् भरीरी स्यात् इष्ट-साधनताज्ञानवान् स्थात् प्रयोजनवान् स्यात् अनित्य-चानवान् स्यात् शित्यादि यदि सकर्वकं स्थात् भरौरि-कर्तृकं स्यात् इत्यादितकीणां विपर्यये आश्रयासिड्डि-व्यर्थविश्रेषणत्वादिना विपर्ययापर्यवसानेनाभासत्वात्। ननु शित्यादावेननर्दिसिद्धिः कुतः एननर्देनत्वेन व्याध्य-भावात्। न च लाघवात्तस्याप्रमाणत्वात् सकर्वेकत्व-प्रमाणादेव लाघवसहकता तत्सि इति चेत्, न, तावदनुमितिमाचे लाघवं सहकारि व्यभिचारात्

वनं, तदीजन्तु यिष्ठिष्टयत्र यत्पदस्य यिक्तपर्ते प्रकतासङ्गति-रभावयिक्तिविग्रेषनिष्ठयाप्तेस्रोन विना ऋग्रहात् प्रतियोगिनं विना

मानाभावाच । न हि लिङ्गपरामर्शे सित तदिलम्बे-नानुमितिबिसम्बो येन सहकारिता स्यात्(१)। नापि लघ्वनुमिती अन्योऽन्याश्रयात्। नापि व्यक्त्यनुमिती धुमेन वज्ञानुसिता एक-दिइस्तसंश्रयाभावापत्तेः। सा-धकाभावेन नानात्वासिडी कर्त्वसिडिरेवैककर्त्वसिडि-रिति चेत्। न। एकत्वसाधकाभावेनैकत्वासिडी कर्त-सिंडिरेव नानात्वसिंडिरित्यस्यापि सुवचनात्। अय यमर्थमनालम्बमानानुमितिः पश्चे साध्यसंसर्गं न वि-षयीकरोति स पश्चधर्मतावलात्सिध्यति न त्वधिक-मपि तथाच दितीयं कत्तीरमविषयीकुर्वत्यपि कत्तीरं विषयीकरे त्येवेति न दितीयमवगा हते एक स्तु कर्ता सिध्यति तद्विषयत्वे कर्तृविषयतैव न स्यात् एकविष-यत्वाभावे नानाविषयत्वस्याप्यभावात्तद्घटितत्वात्त-होति चेदेवं तर्हि कर्लेकलमपि न विषयः स्यादे-कलविषयत्वं विनापि कर्तविषयत्वसम्भवात्। वस्त-

त्रभावाग्रहेणाश्रयाग्रहादिति विशेखतावच्छेदकावच्छिन्नपरतं तस्य वाच्यं, तथाच जन्यत्मपि व्यर्थं त्रभावनिष्ठव्याप्तेस्तेन विनापि हेल-भावादित्यादौ ग्रहादिति।

<sup>(</sup>१) तत्सइकारि स्थादिति ख॰।

गत्यैकः सिध्यति न त्वेकत्वेनित चेत्, न, एकत्वासिद्या वस्तुगत्यैकद्दित ज्ञातुमश्रकात्वात्, तथाचेश्वरे एकत्वा-नेकत्वयानित्यसंश्य द्वति उच्यते यच प्रमाणे लघु-गुरु-विषयता सम्भवति तच लाघवसहकारिता, कारणता-कार्यता-व्याप्यतादियाहके प्रत्यक्षे प्रवृत्तिनिमित्तयाहके उपमाने शब्दश्वित्याहकानुमाने तथाविधप्रमाणमाचे सकलतान्त्रकेः सहकारित्वकल्पनात्, एवं लाघवमेवं गौरविमिति ज्ञानानन्तरं वाधकं विना लघूनामेव जारणत्व-कार्यत्व-प्रवृत्तिनिमत्तत्व-शब्दश्वकात्वानां ज्ञा-नद्श्रनात् तचापि लाघवानादरे शब्दश्वकात्वादिसंश्ये तन्मूलकव्यवहारोच्छेदे।विनिगमकाभावात् से।ऽयं वि-

'लाघवमहकारितेति, ननु लाघवज्ञानमनुमितौ सहकारीश्रय स्वविषयौक्तनमर्थमपंयित न वा, अपंयित चेत् व्याप्ति-पचधमंतोप-नौताद्ग्यखेत्यादिप्रागुक्तग्रन्थिवरोधः। नेतिपचे सहकारिलानुपपित्तः अग्रे प्रामाण्यसंन्देहात् तत्सन्देह इत्यादिविरोधः, एकलप्रकारकानु-मितावजातायां विरोधिज्ञानाभानेनैकलसन्देहार्थं प्रामाण्यसंग्रयपर्य-न्तानुसरणानौचित्यात् स्वरसवाहिसन्देहसामय्या एवाव्यग्रलादिति, श्रलघुनि लघुलश्रमाचानुमितिश्रमः दत्यप्येवं विरुधितेति। श्रत्र ब्रूमः लाघवोपनीतार्थाऽप्यनुमितौ भासतएव 'व्याष्ट्रादीत्याद्यग्रवस्यस्तन-मितिलावच्छेदेन तावन्याचोपनीतभानमित्यत्र तात्पर्व्यात् लाघवस्य वारमारभते लाघवच्च न तदङ्गमङ्गीकरे।तीति(१)
महत्माह्मम्। नन्वेवं वस्तुगत्या नानाकर्त्वेषु घटेषु
घटत्वेन कुलालकर्त्वकत्वानुमानेऽपि वाधकानवतारदशायां लाघवादेककर्त्वसिड्डः स्यात्। न चेष्टापितः,
व्यावाद्यान्तरं नानेककर्त्वकत्वे संश्रयादिति(१) चेत्।
न। तचापि लाघवेन कर्त्वेक्यमेव सिद्धात। तत्सन्देहस्तु ज्ञानप्रामाण्यसंश्रयादिति पश्चानानाकर्त्वकत्वसाधकप्रमाणादेककर्त्वकतानुमानं(१) तच बाध्यते। न
चैवं श्रित्यादिकर्त्तर्य्येपि, प्रामाण्यसंश्रयादेकत्वसंश्रयादेकत्वसंश्रया दुषच्चेदः एकत्वे बाधकस्याभावेन प्रामाण्यनिश्रयात्। न चैकत्वसाधकाभावएव बाधकः,
श्रवुमितेरेव लाघवसहकारेण एकत्वसाधकत्वात्।

श्रन्ये तु स्रितिकर्ना श्रङ्ग्यक्तिमनः श्रश्रीर-कर्दंत्वात् श्रङ्ग्यकर्नृविदित्यभेदानुमानादेककर्नृतिद्धिः। न च स्रितिकर्ता श्रङ्ग्यकर्नृभिनः श्रङ्गरेऽकर्नृत्वात्

प्रमाणमात्रस्य सहकारितया तदुपनीतस्य प्रमाणलावच्छेदेनैव विषयीकरणसामर्थादिति सर्वमवदातं। 'त्रन्ये लित्यस्वरसोद्भावनं

<sup>(</sup>१) तदकं नाक्रीकुरत इति ख॰।

<sup>(</sup>२) नानालेकले संप्रयादितीति ख॰।

<sup>(</sup>३) एकषार्वकताज्ञानमिति ख॰।

कुलालवदिति सत्प्रतिपक्षः, अनित्यज्ञानानामाश्रय-त्वस्योपाधित्वादित्याहुः। अवाप्यप्रयोजकत्वे भेदाभेद-योगीरव-लाघवे एव श्ररणम्। तथापि कथं नित्य-सर्वविषयज्ञानसिद्धिः। पक्षधम्मेतावलादिति चेत्, व्या-पक्षतयावगतस्य पक्षसम्बन्धमाचं पक्षधम्मोद्धेताः सि-ध्यति तथाच पश्चे तदुपादानगाचरज्ञानमाचं सिध्येन तु नित्यसर्वविषयज्ञानं तेन रूपेण व्यापकत्वाग्रहात्। न च येन विनानुपपत्तिः सोऽपि विषयः, व्यतिरेकि-विल्यापत्तेः।

तच प्राचः यमधेमनालम्बमानानुमितिः पश्चे साध्यसम्बन्धं न विषयौकरोति स पश्चधर्मतावलात्स-ध्यतौत्यनुपपत्तिमूलकोऽन्वयौ प्रतौतानुपपत्त्या च व्य-तिरेकौ तदिहानादिद्यणुकादिकार्यप्रवाहस्य पश्चले तदुपादानस्यानादिज्ञानगाचरत्वं विना ने।पादान-गोचर्ज्ञानजन्यत्वमनादिकार्यप्रवाहस्यानुमितिराल-म्बते, श्रनादितैव च नित्यता सर्वमुक्ताविप तत्सच्ल-

तद्दीजनु लाघवानवतारे उक्तानुमानस्थाप्रयोजकलमेव, तद्वतारे किमनुमानान्तरेणित्यादिकमाकर एव स्फूटमिति।

<sup>&#</sup>x27;तत्र प्राञ्च इति, श्रत्र सर्वेषु कल्पेषु वत्र्यन्तर्निर्देशात् स्वाननुमतिरुत्रीयते तदीजमपि श्रनित्यप्रत्येकविषयज्ञानपचे

मनादिभावत्वात् पष्टा-तदुपादानविषयतेव च सर्व-विषयता लाघवात्तु तावदिषयक्तमनाचेकभेव ज्ञानं सिध्यति, न तु नित्यानित्यज्ञानानीति ।

नव्यास्तु अनित्यज्ञानाजन्यत्वेन पश्चविश्रेपणात् ज्ञानं सिध्यन्तित्यमेव सिध्यति अनित्ये बाधादिति ।

वाचस्पतिमिश्रास्तु साघवादेकज्ञानिसद्दी उत्पत्तिमताऽनादिकार्यप्रवाहं प्रत्यजनकत्वात् परिश्रेषेण नित्यज्ञानादिसिद्धिः। नियतिवषयता च ज्ञानस्य का-रणाधीना, कारणच्च नित्यज्ञानान्तिवर्नमानं नियत विषयतामादाय निवर्नत इति सर्वविषयत्वसिद्धिति।

पट्पदार्थप्रतिपादकवेदकर्द्यतेनेश्वरस्य पट्पदार्थ-गाचरसाक्षात्कारवच्चेन वा सार्वज्ञम्। घटाकाश्रसंया-गादिकं प्रति ईश्वरस्य कर्द्यत्वात् घटादिगाचरमिष जानं सिइमिति केचित्।

ननु घटादौनां कथमौश्वरकर्त्वकत्वं भवति । घट-

मोरवं नित्यसर्वविषयकज्ञानपचे गौरवं, नित्यसर्वविषयकज्ञानपचे काष्यविमिति लाषवावतारे पूर्वोक्तन्यायेन नित्यसर्वविषयकज्ञान-सिद्धावलमेभिरायासवज्ज्ञचैः कन्यैरित्यादि स्फुटमेवेति न प्रदर्शितं विशिखेति सार्त्यं।

ननु घटोपादानगोचरले भगवञ्चानादीनां मिद्धेऽपि न तद्धेत्ता

ईश्वरकर्वनः कार्यत्वात् स्रितिवदित्यनुमानादिति चेत्। न। घटस्य दिकर्त्वेकतया तद्दृष्टान्तेन श्चित्या-द्रिप दिकर्वका स्यात् । तथाच घटवत् श्चितिः श्चिति-वद्घट इतीश्वरानन्यम्। कार्यं कर्त्रत्वेन कार्याता न तु दिक्तरित्वेनेति चेत्, तर्हि नेश्वरकार्टकत्वेन कार-णता किन्तु कर्तृत्वेनेति । मैवम् । ज्ञानादीनां नित्य-त्वेन सर्वेविषयतया घटाच्पादानविषयत्वमपीति कथं न तेषां घटादिकारणता कुलालादिज्ञानतुन्यत्वात्, तदाहुराचार्याः। "पर्माखहष्टाद्यधिष्ठातृसिद्यौ ज्ञाना-दौनां नित्यत्वेन सर्वविषयत्वे वेमाद्यधिष्ठानस्यापि न्यायप्राप्तत्वात् न तु तद्धिष्ठानार्थमेवेश्वर्सिड्डिः" इति । "ऋहं सर्वस्य प्रभवा मत्तः सर्वं प्रवर्त्तते" इत्या-द्यागमाचायमर्थोऽध्यवसेयः। अयेश्वरस्य सर्वज्ञत्वे सर्व-विषयभान्तेर्ज्ञाने ईश्वराऽपि आन्तः स्यात् अमस्येव तस्यापि अमविषयविषयकत्वादिति चेत्। न। र्जत-लप्रकारकज्ञानवानयमिति ज्ञानं न भ्रमः अभानस्य तथात्वात् इदं रजतमिति ज्ञाने रजतत्वं प्रकारस्तेन

त्रवश्यक स्था कुला लादिक त्रेवोपपत्या उन्यथा सिद्ध लादित्य तो निः ग्रङ्कं प्रमाणमाह, 'त्रहमिति।

<sup>(</sup>१) चित्रादर्भ दिक्र केतापत्तेरिति ख॰।

स अमः ईश्वरज्ञाने च रजतत्वप्रकारकत्वं प्रकार-इति स न अमः। अतरवास्मदादिर्णि आन्तिज्ञो न भान्त इति। स्यादेतत्। प्रयोजनं विना कथमीश्वरः प्रवर्तते सुखस्याभावात् अधन्धाभावेन निर्दःखत्वात्, करूणया प्रवर्त्तत इति चेत्, तर्हि परसुख-दुःखप्रहाखे प्रयाजने तथाच खर्गिणमेव सृजेन नार्किणम्। धर्माधर्मपरतन्त्रत्वात्तदनुरूपं फलं प्रापयतीति चेत्. तर्हि आवश्यकत्वात् कर्मानिमित्तमेव(१) जगदैचित्य-मस्तु किमी खरेणानपे शितकी टादिज्ञानवता कर्मान-र्पेक्षत्वे चैकदैव सदा च सर्ग-प्रलयौ स्थाताम् ज्ञाना-दौनां नित्यत्वात्। किञ्च तत्प्रयत्नस्य करुणाजन्यत्व ग्ररीराद्जिन्थत्वापत्ती संसारितापत्तिरिति। न। ईश्वरानभ्यपगमे विचारस्याश्रयासिहत्वात्, तमभ्यप-गम्य पृच्छिसि चेत्, तदाकार्यय जगत एव तदिच्छा-

'तर्हीति, यद्यपि करुणा परदुःखदर्भनजन्यदुःखे सत्येव सम्भव-तौतीयरे सा बाधिता, तथापि तद्दोषं स्फुटतयोपेच्य दोषा--न्तराभिधानं प्रष्टयं। 'जगत दति प्रयोजनज्ञानवानेव प्रयत्नवा-निति नियमो न बाधको भगवति तदुभयसत्त्वादित्यर्थः, प्रयत्नः

<sup>(</sup>१) कमी निष्मितमे वेति ख॰।

विषयत्वेन स्वेष्टसाधनताज्ञानसत्त्वात्। वस्तुतस्तु श्चित्या-दितत्तद्साधारणक्रमिकादृष्टादिसामग्रीसमविद्या ई-श्वरज्ञानाद्या यदा भवन्ति तदा श्चित्यादिकं करा-तौति व्यवहारः, सर्ग-प्रलयासाधारणक्रमिकादृष्टाद्द-सामग्रीसमविहतत्वमेव<sup>(१)</sup> तदिच्छायाः चिकोर्पास-ज्ञिहीर्पात्वे। न चैवं किं तज्ज्ञानादिनेति वाच्यम्। श्चित्याद्रीनां कार्यत्वेन ज्ञानजन्यतया नित्यज्ञानाद्री-नामपि जनकत्वात् सुखादिशब्दयारात्माकाशादिवत्।

नन्तप्रीरात्तयं वेद-घटादिणब्द्यवहारसम्प्रदायः, उच्यते, सर्गादावदृष्टोपग्रहीतसूतभेदान्भीनप्ररीरात्य-त्तावदृष्टवदात्मसंयागादृदृष्टसहक्तप्रयत्नवदीश्वरसंया-गादा सक्तवदार्थगाचर्ज्ञानाद्वित्यासहितान्भीन-कार्य-ताल्वादिकिया-तज्जन्यसंयागाददेत्यत्तः, एवं कुलालादिप्ररीरावच्छेदेनादृष्टसहक्तप्रयत्नवदीश्वरसं-यागात्तद्वुद्वीच्छासहितात् प्रयत्नोत्यत्ती सक्तवघटा-

प्रयोजनधीजन्य एवेति तु नियमे तज्जन्यत्यसुपाधिरिति भावः। चिकीषां हि प्रयोजनज्ञानमपेचते दति प्रयत्नोऽपि तन्त्रियत-उच्यते सा च भगवति नास्त्रेवास्मदादिवत् या चास्ते सा च तन्नापेचते किन्त्वौपाधिकतयोपाधिमान्यमित्याह 'वस्तृतस्त्रित,

<sup>(</sup>१) समयवर्त्तित्विभिति ख॰।

<sup>(</sup>२) तदिच्छ।सद्दितात् प्रयत्नोत्पत्ताविति क॰।

नुकूलव्यापाराद्घटेात्पित्तः, एवं प्रयोज्यवृह्यप्रयोजक-वृह्यभावादिमच्छरीररूपावच्छेदेनादृष्टसहक्षतेश्वरज्ञाने-च्छापयलादेव वाग्व्यवहारः ततस्तद्शी बालाव्यु-त्पद्यते, सेऽयं भृतावेशन्यायः।

यत्त यथा लिप्यादिना मौनिश्चोकमनुमाय पर्वति(१) तथा सर्गान्तरीत्पन्नतत्त्वज्ञानवता भागार्थं सर्गादानुत्पन्नेन मन्वादिना सर्वज्ञेश्वराभिप्रायस्थोवेदः साक्षात्कत्यानु चते तताऽियमसम्प्रदायः, स एव च कायव्यकं कत्वा घटाद्वाग्व्यवहारं प्रवर्त्तयतीति मतम्। तन्त्र। प्रतिसर्गाद्यनन्तसर्वज्ञकल्पनायां गौर-वात तेषाभेव शिल्यादिकर्तत्वसम्भवेनेश्वराननुमा-नाच(र)। एतेन सर्गादा सर्गान्तरसिद्योगिनएव श्चितिकत्तीरः सन्विति परास्तम्। सर्गीदावनन्त-सर्वज्ञसि बिय किं प्रमाणान्तरात् शित्यादिकर्यगाइ-कादा, नाद्यः तदसस्भवात्। नान्यः ऋनादिद्यण-कादिकायेप्रवाहस्य सकतंकत्वानुमानाम्बाघवसहकता-देकस्यैव सर्वज्ञस्य सिद्धः। अयेश्वर्ज्ञानमूलक्र्यञ्च-भूतावेशित गरीरं यस्य भोगं जनयति तदीयं, ईश्वरस्य च न भोग-द्रव्यसदादिभोगावच्छेद्कगरीर एवेश्वरप्रयत्नादिना चेष्टा भूताविष्ट-

<sup>(</sup>१) मौनिश्लोकोऽनुमाय पद्यत इति ख ।

<sup>(</sup>र) दृश्वरागनुगमाचेति ख॰।

शिक्त ग्रहे प्रयोज्य यापारानु सित्य दिया ने घटशब्द स्य कारणत्व ग्रहे। समः स्यात् तदीय ज्ञानस्य नित्यत्वात् तथाच तज्जन्य घटशब्द शिक्त ग्रहस्य समत्वेन सकल-शाब्द ज्ञानं समः स्यात् समपरम्परामू लकत्वात्। श्रानत्य सर्व ज्ञमू लकशाब्द ग्रहे च नायं दे। य इति चेत्। न। यापारानु सित्त सिदं घट ज्ञानं घटपद जन्य सिति ज्ञानस्य शब्द शिक्त ग्रहकार ग्रस्य समत्वेऽपि घटपदं घट-शक्तं इति ज्ञानस्य यथार्थत्वात् विषया वाधात्। न च सममू लत्वेनास्य समत्व सनु मेयम्। तदंश्रे व्यधिक रग्ग-प्रकाराभावेन बाधात् वाधित विषयत्वस्योपाधित्वा च्याः। श्रात्य घटमानयेति शब्दानन्तरं स्व चसच्चाराधिष्ठित-दाक पुचकस्य घटानयन व्यव चार दर्शनात् बाले। घटपदे व्याप चते तन्म लक्ष शाब्द ज्ञानमिष न स्रमः तस्यापि

ग्रारीरे स्तप्रयत्नविद्यर्थः, 'घटमक्तिमिति घटानुसवजनकतावच्छे-दक्षधमैवदित्यर्थः, तथा हि तद्पि ज्ञानं तदीयमेव तादृग्रमनुभवं विषयीकरोति येनाविग्रेषोऽपि तु सामान्यमेवेति भावः। कार्येणै-वेति यद्यपि देश्वरे कार्यलं खिङ्गमिति वेषम्यं, तथापि चित्या-दिकार्यानुत्पत्तिवद्दाहादिखचणकार्यानुत्पत्तिरच मानमिति साम्यं द्रष्ट्यं। 'तस्थेति, तथाचादृष्टाभावे दृष्टमेव न स्थात् द्रति दृष्ट-

<sup>(</sup>१) 'वाधात्' समलाभावात्, 'उपाधिलात्' समलनिव्यद्यिकात्। (रव्ययः।

भ्रमत्वे प्रयोज्यव्यवहारादिदानीं व्युत्पत्तिनं स्यात् किमयं प्रयोज्यश्चेतनव्यवहारात् व्युत्पनोऽचेतन-व्यवहारादेति संश्यस्य वज्जलेपायमानत्वादिति। "विश्वतश्चश्च्रुरुत विश्वतामुखा विश्वता बाहुरुत विश्वत-त्यात्। सं बाहुभ्यां धमित सं पत्त्वैद्यांवा-भूमी जन-यन्देव एकः"॥ दत्यादि श्रुतयः(१) "उत्तमः पुरुषस्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। या लेकिचयमाविश्य विभन्त्यंव्यय-र्श्वरः"॥ दत्यादि स्मृतयश्च मानत्वेनानुसन्धेया दित। स्थादेतत् ईश्वरवच्छित्तरिष कार्य्येवानुमीयते, तथा-रिइ यादृशादेव करत्वानलसंयागाहाहो दृष्टस्तादृशा-

## सम्पदेवादृष्टे मानमिति भावः।

<sup>(</sup>१) 'एकः' खसहायः, 'देवः' विश्वक्तमां, द्यावा भूमी जनयन् सन् 'वाइभ्यां' वाइस्थानीयाभ्यां धम्माधमाभ्यां, सन्धमित धमितिर्गत्यर्थः सङ्गच्छते संयोगं प्राप्नोति, 'पतन्तः' पतनग्रीनैः खनित्यैः पञ्चभूतेञ्च सङ्गच्छते धम्माधमां रूपै निमित्तैः पद्दभूतरूपै रूपादानेञ्च साधनान्तरं दिनैव सर्व्वं स्वजतीत्यर्थः। यद्दा धम्माधमाभ्यां भूतेञ्च सन्धमित सङ्गमयित जीवान्, निजन्तत्वं च्चेयं। कौटग्रः 'विश्वतस्वद्धः' विश्वतः सर्व्वतः चर्व्वं षि यस्य सः। 'विश्वतो मुखः' विश्वतो मुखानि यस्य। 'विश्वतो वाइः' विश्वतो बाह्यो मुजा यस्य। 'उत' खिष्म , विश्वतः पादा यस्य सः, पादस्य नोपो ऽहस्त्यादिभ्य इति पादस्यान्यनोषः। परमेश्वरस्य सर्व्वपात्यात्मकत्वात् यस्य यस्य प्रास्थिनो ये चतुरादयन्ते तदुपाधिकस्य परमेश्वरस्थैवेति सर्व्वंत्र चन्नुरादयः सम्पद्यन्तः इत्यर्थः।

देव प्रतिबन्धकसच्चे सति । न जायते, ऋता यद्भा-वात्नार्याभावस्तद्भ्युपेयं वज्लादौ, तेन विना तद्भा-वायत्तदाहाभावानुपपत्तेगिति व्यतिरेकसुखेन प्रक्ति-सिडिः। न चाहष्टवैगुख्यम्, दृष्टसाद्गुख्ये तद्भावात् तस्य तद्रथेत्वात् अन्यया दढ़द्राडनुक्रमपि चक्नं न भाम्येत्। ऋषादृष्टविलम्बाद्पि विलम्बो यथा वन्था-स्त्रीसम्प्रयोगे(र) परमाणुकर्साण अध्ययनतुन्यत्वेऽपि एकच फलाभावे चेति चेत्। न। अहप्रविक्रिको हि न तनाशानुत्यादी मण्यपसारणानन्तरं दाहाभाव-प्रसङ्गात्। किञ्च नियमता मणिसङ्गावे कार्याभाव-स्तदभावे कार्यमिति दृष्टलात् मण्याद्यभाव एव कार-एम। अन्यथा कदाचिन्मस्याद्यभावेऽपि तद्भावात् कार्यं न स्यात् बन्धासम्प्रयोगे तु दृष्टव्यभिचारादृदृष्ट्-

'मण्यपसार्णेति नाग्रपचेऽदृष्टाभावादनुत्पादपचे तद्रोत्पादकेनाभा-वादिति भावः।

ननु तदेव मण्यपसारणात् श्रदृष्टमुत्पचेतेत्यक्चेराह 'किञ्चेति, तयाच प्राथमिकोपस्थितिकलात् तद्धेतोरेवेति न्यायान्यण्यादिविरः -एव हेतुरस्त्विति भावः। 'वन्ध्येति श्रवादृष्टानृत्पाद एव विजन्नः

<sup>(</sup>१) सति प्रतिबन्धक इति ख॰

<sup>(</sup>२) "वन्धास्त्रीमैयनं यथा" इत्यादिवज्जतरार्घप्रथोगसत्त्वेऽपि सस्मदा-दीनां तथा प्रयोगस्य न समीचीनलं, परन्तु "वन्धस्त्रीसम्मयोगे" इत्येव पाठो मतितुमर्हतौति ।

विलम्बादेव विलम्बः श्रदृष्टच कचित् साश्राज्ञनकम्।
श्रन्थया परम्पर्या हेतुरिप न स्यात्। न च समपत्त्रयोः समच्च निरन्तरमभ्यस्यतेरिकः प्रगल्धो नापरदित हथ्यते। न च सर्वेत्यित्तमतामदृष्टं निमित्तकारएम, श्रगम्यागमनादिसाध्ये सुखे व्यभिचारात्, तिव्व
नाधम्मत्सुखत्वात्, नापि धर्मात् तेन हि श्रगम्याएमनसुत्याद्य सुखमुत्याद्नीयम्, तथाचागम्यागमनकारणत्वेन न स धर्मः ध्येनापूर्ववित्विपद्यफ्लकत्वेनानर्थकत्वात्। दाहप्रतिकूलादृष्टादेव दाहाभाव इति
चेत्। न। तस्योत्तेजकाभावसहक्षतमण्यजन्यत्वे तचादाहार्थिनाऽप्रवृत्तिप्रसङ्गात् तज्जन्यत्वेऽपि तदुत्यादकादेव दाहाभाव इति किमदृष्टेनाप्रयमे।पस्थितत्वात्

त्रतः पुत्रेष्णुत्पादितेऽदृष्टे मत्येवापत्यात्पांत्तस्त्वादृष्ट विजातीयमेवेति भावः । 'न चेति, तथाच तदुत्पत्तिप्रतिवन्धस्त्वस्त्व प्रतिवन्धका- भावस्य कार्णलिमिति भावः । 'ग्येनेति देगनालचणोऽर्था धर्म- द्वावार्थपदेन श्रेयस्करार्थकेन ग्येनापूर्वमनर्थक्षपं व्याद्यतं तस्य निषिद्धग्रनुवधजनकलेनाश्रेयस्करलादिति भाव्यं, तदुभयमपि न धर्म- दत्यर्थः । यद्ययेवं ग्रनुवधोऽपि नाधर्मादिष्टलात् न धर्मादनर्थला- दिति ग्येनापूर्वमपि न तज्जनकं त्वतीयकोटिवां स्वादित्यगम्या- ग्रमनजन्मसुखेऽप्ययमानेपो नास्ति, किञ्च तवादृष्टाजनकलोद्भावन-

उपजीव्यताच । प्रतिबन्धकाभावहेतुत्वस्य तेनाभ्यप-गमात् ऋदष्टोत्पत्तो शौचाचमनादेः साधार्णस्याचा-प्यन्वयः स्थात्, अशुचेरेव तद्त्यत्तौ शौचे सति तद-भावापत्तेः प्रतिपश्चसन्त्रिधापकादृष्ट्येव प्रतिबन्धकत्वे सति मख्यप्रयोगेऽपि दाहानापत्तिः अग्रिमकाल एव सनिधिदर्शनेन तदसिद्यभावात् ऋतु तर्हि उत्तेजका-भावसहक्रतप्रतिबन्धकाभावस्थान्वथ-व्यतिरेकाभ्यां हेतु-त्वम्। एवं केवलाे तेजकसङ्गावे उभयसच्चे उभयाभावे च विशिष्टाभावाऽनुगता हेतुः प्रतिबन्धकत्वच्च कार-णीभूताभावप्रतियागित्वम्, तच मण्यभावत्वेन न तु प्रतिबन्धकाभावत्वेनेति नान्योन्यात्रयः। अतर्व प्रति-बन्धकत्वाभिमतमण्यादीनां श्रभावक्रुट एव कारणं तेन मिश्सिद्धावे मन्त्राद्यभवेऽपि न कार्यम्। अनितिका-भाववाद्मितं च व्यवहारार्थं तत्स्यानाभिषिक्तस्य हेतुत्वम्। न चाभावा न कार्णम्, भाववत्तद्याहक-तै। ल्यात्, दृष्टच कुद्धसंयागाभावस्य गती, ऋनुपल्ये-

मि न प्रकृतोण्योगि तत्र कारणसम्बन्धौ प्रतिवन्ध्यहर्भनात् श्रिपि च कञ्चित् सुखीत्याद्यदृष्टसाधकं तस्य कार्यमात्रचेतुते मानं, तथापि परस्थेदमभिमतमित्युपन्यस्तं श्रतण्वातिनिर्द्श्वतया सिद्धान्ते निराकरणं स्पुटसुपेचयैव सूचितमिति धेयं।

याभावज्ञाने, विहिताकरणस्य प्रत्यवाये, निर्देषित्वस्य वेदप्रामाख्ये जनकत्विमिति प्राच्यः। मैवम्। विशिष्टं हि नाथान्तरं येन तदभावे। जुगतः स्वात्, किन्तु विश्रेषण-विश्रेष्यसभ्वन्था इति तेषां प्रत्येकाभावस्य हेतुत्वे कचिद्विभेष्यमण्यभावः कचिद्त्तेजकाभावरूप-विश्रेषणाभावः कचिद्भयं कारणमिति व्यभिचारे-र्णैकमपि हेतुने स्यात्। स्यादेतत् प्रतियागिभेदादि-वत्यितियागितावच्छेदकविशेषणभेदादप्यभावे। भिद्यते, श्रन्यथा पृथिव्यादिचयप्रत्येकरूपाभावेऽवगतेऽपि वायौ रूपसंशया न स्यात्। एवच यथा केवलदण्ड-सङ्गावे दर्रा - पुरुषसङ्गावे दयाभावे च विश्रेषण-विश्रे-ष्याभयविरहप्रयुक्तः केवलपुरुषाभावे।ऽवाधितानुगत-व्यवहारवलात् प्रतीतिसिद्धः तथा विश्रेष्यस्य प्रति-

<sup>&#</sup>x27;प्रतियोगीति यथा प्रतियोगिभेदादभावभेदः तथा प्रतियोगिता-वच्छेदंकभेदादिप स्थादित्यर्थः, वस्तुतः प्रतियोगिभेदात् तद्भेदः यमिद्ध एव सम्बन्धितावच्छेदकभेदेनैव ससम्बन्धिकभेदात् घटप्रति-योगिकान्थान्यात्यन्ताभावयोरभेदप्रसङ्गाचेति प्रतियोगितावच्छेदक-भेद एव तत्र तन्त्रमित्युक्तलादिति। तत्रैवं सिद्धेऽर्थापित्तमिप प्रमाणयित 'श्रन्यथेति, 'प्रयुक्त दति तावदभावान्यतमव्याय दत्यर्थः। 'श्रनुगतेति, यद्यपि प्रब्दप्रयोगरूपे व्यवहारे व्यभिचारो नानार्थं

वस्थकस्याभावे विशेषणस्यातेजकाभावस्याभावे उभया-भावे च(१) केवलप्रतिबन्धकाभावी विश्रेष्य-विश्रेषणी-भयाभावव्यापके।ऽनुगतएव दाहकारणमस्तु। अय विश्रेषणाद्यभावेरेव केवलपुरुषाद्यभावव्यवहारः एक-शक्तिमत्वादिति चेत्। न। अनुगतव्यवहारस्या-नुगतज्ञानसाध्यत्वात् श्रतेश्वातीन्द्रियत्वात्। अयो-त्तेजकप्रयागकाचे मणेः कात्भावः, न तावत्पाक्-प्रध्वंसाभावी, तथाः प्रतियाग्यसमानकाललात्। न च श्यामाऽयमासीदित्यच श्यामध्वंसप्रयुक्तः श्यामघट-त्वेन पक्तघरस्य ध्वंस एव्न तु घरत्वेन तथात्तेजका-भावध्वं सप्रयुक्त उत्तेजका भाववत्त्वेन मणेः ध्वंस एवेति वाच्यम्। ध्वंसस्यानन्तत्वेन उत्तेजकापनयेऽपि दाइ-प्रसङ्गात्। नाष्यत्यन्ताभावः, तस्य कादाचित्कत्वा-भावादिति चेत्। न। यथा दण्डोपनयापनयद्शायां

प्रब्दानुगमात् त्रन्यादृग्रसु व्यवहारोऽप्यननुगत एव विषयाननुगमात् ज्ञानक्षे च व्यवहारेऽनन्वय एवेत्यमङ्गतं, तथापि ज्ञानानुगमस्य विषयानुगमसाध्यलादित्यच नियमे तात्पर्यं, व्यामध्यंसप्रयुक्तस्तिन्यतो नतु तज्जन्यः समसमयलादिति ध्येषं, न तु घटलेन घट-श्रासीदिति प्रत्ययाभावादिति भावः।

<sup>(</sup>१) दयाभावे चेति ख॰।

केवलपुरुषाभाव उत्पाद-विनाशवान् अन्यया अवा-धितकेवलपुरुषाभाव-तदभावव्यवहारये। हपपाद्यितु-मशकात्वात् तथात्ते जके। पनयापनयश्रङ्खलायां प्रति-वस्यकाभावाऽपि तथेव स्वीकरणीयः तुल्यन्याय-त्वात्। यदि च संसर्गाभावचयवैधमार्गत्तच नान्त-भवति तदा तुरीय एव संसर्गाभावोः स्तु, न हि क्कृप्त-विश्रेषवाधे सामान्यवाधः, विश्रेषान्तरमादायापि तस्य सम्भवात्। अन्यया कृप्तानादिसंसर्गाभावादिवैध-मर्गेगण ध्यंसे। ऽपि न सिध्येद्यवहारान्ययानुपपत्तिश्च तुल्येव, से। ऽयमस्माकं सगाचकलहे। न तु शक्तिवादः। अस्तु वा ध्वंस एवासा संसर्गाभावविभागे जन्या-

'उत्पाद-विनामवानिति तादृमाभावास्युपगमेऽपि चत्यभावेन एमाधिमौक्यांदुक्तं । वस्तुतस्त्र तेजकापनये तस्यो त्तेजकाभावावचिश्वस्य मलेन पूर्वीत्पन्नो त्तेजकाभावाविक्वित्रमणिध्यंमस्य विद्यभानत्वेऽपि तदु त्तेजकाभावाविक्वित्रतमण्यभावाभावात्र दाहापित्तः
तादृग्रयावदभावस्य जनकतादित्यवधेयं। नतु उक्तक्रमेण व्यवहारान्यथोपपित्तरस्त्येवेति मनसिक्तत्याह 'सोऽयमिति, तथाचोक्तक्रमेण
ध्यंभएवास्त्रत्पाद-विनामवान् श्रन्योवेत्युभयथापि न मिकिसिद्धिरिति भावः।

ननु तुरीयसम्बन्धाभावखीकारे विभागव्याघात द्रत्यनुक्तिसम्भव-एवेष कल्प द्रत्यत श्राह, 'श्रिल्लिति। ननु परिभाषा न पर्यनुयो- भावत्वेन ध्वंसस्य विभजनात्। न चैवं विनाणित्वेन प्रागभाव एव सः परिभाषाया अपर्यन्योज्यत्वात्। यदा अत्यन्ताभाव एवासा तस्य नित्यत्वेऽपि कदा-चिद्मतीति-कार्यानुद्या प्रत्यासित्तकादाचित्कत्वात्, प्रत्यासित्तख्य विश्रेषणाभावा विश्रेष्णाभाव उभया-भावख्य, तदैव विश्रिष्टात्यन्ताभावसत्त्वादिति। तन्न। यदि द्यतीतविश्रेषणावच्छेदेन विद्यमानस्यैव विश्रेष्टात्य ध्वंसः स्यात् तदा ध्रण्य प्रतीतिविश्रेषणावच्छिन्वतेन घटस्य विनाणः स्यादिति ध्रण्यभङ्गापितः। किच्च विद्यमानस्य विनष्टतेनाप्रतीतेः श्रिष्ठा विनष्टा पुरुषे। न विनष्ट इति विपरीताबाधितप्रत्ययाच न विश्रेषणाभावेऽपि विश्रेष्टध्वंसः श्र्याभे।ऽयमासीत्

च्चेति सत्यं परन्तु परिभाषा कसिन्नर्यं इत्यच नियामकाभावेन नित्यसन्देहतया श्रपरितुष्यन् परिभाषया कन्पान्तरसाह, 'यदेति। 'तदैवेत्यनन्तरं तदैवेति ग्रेषः। 'यदि ह्यतौतेति, श्रच वदन्ति विग्रेष्यतावच्छेदकावच्छिन्नप्रतियोगिकः प्रतिचणं ध्वंसो नेष्यत-एवेतीदृग्रचणभङ्गेऽपि नानिष्टापित्तः। न च प्रत्यभिज्ञाविरोधः, समानप्रकारक्षेव ज्ञानस्य विरोधितयाऽवच्छेदकान्तरावच्छिन्न-ध्वंसबुद्धावपि घटलावच्छेदेनाभेदबुद्धेर्वाधाभावात्। श्रतएव 'विद्य-सानस्थेत्यादिकसपास्तं, यदवच्छेदेन विद्यमानतं तदवच्छिन्ननाग्र-

केव बीयममासीत्पृष्ष इत्यादी "सविशेषणे हीति त्यायेन() विशेष्यवित ग्र्याम-केव ब्याद्धिंस एव प्रती-धते ध्वस्तस्य ध्वंसानुपपत्तेश्च न विद्यमानस्य ध्वंसः। एतेना त्ते जकासद्वावे सत्युत्ते जकाभावविशिष्टमणे कृत्यन-ध्वंसस्योत्ते जकापनयसमये ध्वंसा जाते। ध्वस्तश्च ध्वंसः कारणीमिति न विफल उत्ते जकापनय द्रत्यपास्तम्। विद्यमानध्वंसस्य च ध्वंसाभावात्। न च ध्वंसान्यः संसर्गाभावाविशिष्टाभाव द्रित वाच्यम्। उत्पन्ना-

प्रवौत्यभावात्, 'गिखा विनष्टेत्यादिकमि विभेष्यतावच्छेदकावच्छिन्नविभेष्यधंसाभावमवगाहत दति नोपन्यस्तवाधकं। श्रतएव
'सिविभेषेषे हीत्यादिन्यायावतारोऽिप विभेष्ये वाधे सत्येव तथालात्
श्रन्थया विभिष्टविधि-निषेधोच्छेदापत्तेः। नापि ध्यस्तस्य ध्यंसातुपपत्तिः, एतादृग्रध्यंसे सत्यपि भावोन्मज्ञनाप्रसङ्गेन वाधकाभावात्।
सैवं प्रत्यभिज्ञानुपपत्तेः। न च सामान्यतोऽभेदः तस्या विषयः,
तत्प्रतियोगिकभेद्सामान्याभावस्थैव प्रत्यभिज्ञाविषयलात्, श्रन्यथाऽविभिन्नत्वएभङ्गस्यायापत्तेः वाधिकायाः प्रत्यभिज्ञायाः उक्तक्रमेण
सामान्यावच्छिन्नप्रतियोगिकभेदाभावावगाहितया भिन्नविषयलेनावाधकतया प्रत्येकचणद्यत्तिघटानामन्योन्यभेदस्य वाधकाभावेन

<sup>(</sup>१) सिविश्रेषणे हि विधि-निषेधौ सित विश्रेष्ये अन्वयवाधे विश्रेषणमु-पसंकामत इति न्यायेनेव्यर्थः।

भावस्य विनष्टप्रतीतिहेतुतया (१) तताऽपि विद्यमानस्य विनष्टत्यस्य पत्तेः। नापि विश्विष्टाभावे। त्यन्ताभावः तथा हि स एव कचिद्विष्येपणाभवसहितः कचिद्विष्ये-ष्याभावसहिता दाहकारणमित्यननुगमस्तद्वस्य एव विश्वेषण-विश्वेष्याभावयोः प्रत्यासित्तत्वावच्छेद्कानुगत-ध्याभावात्। श्रथ विश्विष्टविरोधित्वं विश्वेषण-विश्वेष्याभावयोग्नुगतं तद्वच्छेद्कमस्ति तथाः सच्च्यविश्विष्टात्यन्ताभावसच्चादिति चेत्, तिहं विश्विष्ट-

प्रिमितः। न च हेलभावात्तत्र प्रित्तचणं घटखानाग्रेनाभेद्सिद्धौ प्रत्यिभिज्ञापि तद्भेद्मवगाहते वस्तुमित विषये योग्ये प्रतौत्य-भावस्थासभावादिति वाच्यम्। प्रक्रतेऽपि समानलात्, न हि तत्तत्वणाविक्क्ष्मघटनाग्रे वोत्तेजकाभावाविक्क्ष्ममण्यादिनाग्रे वा कारणमिन्तः समवाय्यादिनाग्रं विना द्रव्याद्यनाग्रात्। न च चणान्तरां तंजकयोरेवोत्पादको नाग्र इति वाच्यम्। सामान्य-सामय्यभावे विग्रेषमामय्या श्रकिच्चित्करलात् श्रसामान्याश्रयस्य कार्यस्थोत्पत्त्या सामान्य-विग्रेषभङ्गप्रसङ्गात्। न च विग्रेथ्यतावच्छेद-काविक्क्ष्मद्रव्यादिनाग्रं प्रति समवायिनाग्रो हेतुर्न द्रव्यनाग्रमाच-इति न सामान्यसामग्रीति वाच्यम्। प्रथमप्रवृत्तिकतया लाघवेन च द्रव्यनाग्रमाच एव तत्सामग्रीलात्। न हि प्रथमप्रवृत्तिसमये

<sup>(</sup>१) विशिष्ठप्रव्यवहितुतयेति ख॰।

विरोधित्वेनानुगतेन तथारेव हि विशिष्टाभावत्वेन दाह्यवहारादे। जनकत्वमस्तु इतं तदुपजीविनाति-रिक्तविशिष्टाभावेन। अथोत्तेजककाले विद्यमाना-त्यन्ताभावानुद्यतावष्युत्तेजकापनयने उत्तेजकाभाव-व्यक्तियां जाता तद्विच्चनमणेरभावे। न तनेति तदा न कार्योद्यः तत्तदुत्तेजकाभावविशिष्टमणेरभावकूटस्य जनकत्वादिति चेत्। न। तत्तदुत्तेजकाभावानामननुगतत्वेनानुगतविशिष्टाभावव्यवहारानुपपत्तेः उत्तेज-काभावत्वेनानुगतेऽतिप्रसङ्ग एव। अथ विशेषण-विशेष्टाभावत्येवहारानुपपत्तेः उत्तेजनाभावत्वेनानुगमेऽतिप्रसङ्ग एव। अथ विशेषण-विशेष्टाभावयेविशिष्टविरोधित्वमनुगतकारणतावच्छेदकं यव तद्व्यतराभावस्तव न विशिष्टम् यच विशिष्टं तच

उक्रक्ष्मो नागः प्रमितो येन तद्नुरोधात् प्रामाणिकतया गौरव-मणादृत्य तादृग्रद्रथनाग्रं प्रति हेतुता कस्येत । न चोत्तरकाले विग्रिष्टाभावानुगमस्थावस्थकतया तत्यामाणिकतायां ग्रिक्तवस्थम-कस्पनामनादृत्य कस्पनान्तरं, प्रथमकस्पनया साघवसद्दकारेण बस्तवत्या विरोधिन्योत्तरस्था गुरुकस्पनायाः श्रनवकाग्रात् श्रनुगम-स्थान्यथासिद्या गौरवस्य प्रमाणवन्ताभावात् । एतेनोत्तेजकाभावाभाव-एव विग्रिष्टाभावादिजनकद्दति परास्तं। सामान्यसामस्यभावे विग्रेष-सामस्या श्रकिञ्चल्करतात् दत्युक्तलात् उत्तेजकप्रयोगानन्तरकाले दादानापत्तेश्च । तदुत्तरकाले दादजनकविग्रिष्टब्वंसस्य तेन जनना- न तयारभाव इति सहानवस्थाननियमस्य विरोध-स्थानुभवसिद्धत्वादिति चेत्। न। सहानवस्थान-नियमा न परस्पर्विरहरूपतथा विश्रेषण-विश्रेष्या-भावस्य प्रत्येकं विश्रिष्टाभावतथा तत्प्रत्येकाभावा-भावस्य विश्रिष्टत्वापत्तेः (१) तथाच विश्रेषण-विश्रेष्ययाः प्रत्येकं विश्रिष्टत्वापत्तिः तद्भावस्य तत्त्वात्। न चे।भया-भावाभाव उभयं विश्रिष्टम्। एवं स्त्रभावद्ययं विश्रिष्टा-भावा न तु प्रत्येकाभावरूप इति प्रत्येकाभावात् विश्रिष्टाभावव्यवहारा न स्थात्। नापि परस्पर्विरह-व्याप्यत्वं तद्यायेकात्वे वा, विश्रेषण-विश्रेष्याभावस्य विश्रिष्टाभावत्वेन तद्याप्यत्वात्तद्नाक्षेपकत्वाच, अभेदे तयारभावात्। एतेनान्यद्पि विश्रिष्टव्यवहारविरा-

भुपगमादिति। एवच्च विशेषणाविक्त्रन्नधंसे धंसे भावोनाक्रनापत्तिः सामान्यत एवाभावाभावस्य भावलादित्यपि वदन्ति।
विशिष्टविरोधिलं विशिष्टाभावरूपलं वा, तदनुमापकलं वा, तदभावन्यापकाभावप्रतियोगिलं वा, यदिकन्यत्रयं तस्पर्वमपि विशिष्टाभावेनानुगमयितन्यम्। श्रयाननुगमे शब्दाननुगमस्य व्यर्थलात्
तथाचानुगते तस्मिन् किमनेन, श्रननुगते तु कथमिद्मप्यनुगतसिति दोषं स्फुटतयोपेच्य दोषान्तर्माह, 'सहानवस्थानेत्यादि।

<sup>(</sup>१) तत्प्रवेकाभावाभावस्य प्रवेकं विशिष्ठत्वापत्तेशित कः।

धित्वादिनानुगतत्वमपास्तम्। केनाप्यनुगतेन रूपेण विश्रेषण-विश्रेष्टाभावस्य विश्रिष्टाभावत्वे प्रत्येका-भावाभावस्य विश्रेषण-विश्रेष्टान्यतर्माचस्य विश्रिष्ट-त्वापत्तेः तद्भावाभावस्य तत्त्वादित्युक्तत्वात्, तसा-द्विश्रेषण-विश्रेष्टाभावे। विश्रेषणाविष्टिन्वविश्रेष्टाभावे। न विश्रिष्टाभाव इति। श्रवे।च्यते, विश्रेषण-विश्रेष्ट्ये।ः सम्बन्धादिशिष्ट्यवद्दार् इति तयाः सम्बन्धाभावा-

'सम्बन्धाभावादिति। नतु सम्बन्धाभावोऽपि नाविभिष्टोविभिष्टाभावद्रित विभेषण-विभेष्योभयप्रतियोगिकसम्बन्धाभावोवाच्यः सोऽपि
विभिष्टाभाव दित कचिद्दिभेषण-विभेष्यप्रतियोगिलयोविभेषयोरभावात् कचिद्दिभेष्यसम्बन्धाभावादित्यतुगमेन सोऽपि सम्बन्धाभावो
वाच्य दित तचाष्येवं विकच्येनानतुगततदसम्भव दित। किञ्च किमनुगतविभिष्टाभावेन दाइण्णातुगतकार्यस्थान्यथैवोपपन्तेः तथादि
विभिष्टाभावोऽपि दाञ्चनिष्ठोदाइहेतुर्वाच्यः व्यधिकरणस्थातिप्रसक्तेः,
तद्दसुन्तेजकाभावविभिष्टमणौ दाञ्चसम्बन्धाभाव एव विभिष्टाभावात्मानुगतो दाइहेतुरस्य किमनुगतेन विभिष्टाभावेन। किञ्च
प्रतिबन्धकाभावो यदि दाइहेतुस्वदानुगमाय विभिष्टाभावेन। किञ्च
प्रतिबन्धकाभावो यदि दाइहेतुस्वदानुगमाय विभिष्टाभावो निर्वाच्यः
स एव तु न कारणं प्रमाणाभावात्प्रतिबन्धककाःश्चीनकार्यं प्रत्युन्तेजकक्पविभेषसामय्यन्तरकस्यनेनेव सर्वसामञ्चस्चेन तद्वेतुलयाइकान्वयादेरन्यथापि सिद्धलात् दति, श्रत्र ब्रूमः, प्रतियोगितावच्छेदकाविक्च-

दिशिष्टाभावव्यवहारः घट-तद्भावव्यवहाराविव घट-सत्त्वासन्त्वाभ्यां (१)। न हि तयारसम्बन्धे विशिष्टव्यव-हारः, न वा तद्भावे सित न विशिष्टाभावव्यवहारः। यस्य यत्र यः सम्बन्धः स एव तत्र तस्य वैशिष्ट्यं, स त्र सम्बन्धाभावा विशेषणाभावात् विशेष्टाभावा-दुभयाभावात् सर्वत्राविशिष्ट एकः तेषां व्यापका-प्रत्यात्विशिष्टाभावव्यवहारादिकारणम् इह दण्डी-पुरुषा नास्तीत्यन तथा दर्शनात्। अतस्य दण्डमान-सद्भावे दण्ड-पुरुषसद्भावे उभयाभावे च कैवल्य-पुरु-

ध्वप्रतिथोगिकोऽभावोनुसूयते यथा घटाभावः । न च प्रतियोगिनि विशेषणं प्रतीतमत एव विशिष्टाभावलं, श्रभावमाच्छेव विशिष्टा-भावतापत्तेः प्रतियोगितावच्छेदकावच्छिन्नप्रतियोगिज्ञानं विना-ऽभावाज्ञानात् । न च विशेषण-विशेष्ययोर्प्यभावप्रतियोगिलप्रतीतौ विशिष्टाभावः घटाभावे तु नैविमिति वाच्यम् । तर्ष्टि सम्बन्धाभाव-द्रष्टाधन्नख्यापत्तेः तस्थाभावप्रतियोगिलेनाप्रतीतेः तस्मात्प्रतियोगिता-वच्छेदकावच्छिन्नाभावस्थेवाभावस्थ प्रमित्या यन प्रतियोगितावच्छे-दकं विशेषणं तदवच्छिन्नविश्रष्टाभावः, यसु विशेषण-विशेष्योभय-सम्बन्धलावच्छिन्नाभावः स विशिष्टाभाव द्रति दण्ड-पुरुषोभयप्रति-

<sup>(</sup>१) यथा घटसम्बन्धेन घटवान् इति घटाभावसम्बन्धेन घटाभाववानिति च खवहारः तथा विशेषण-विशेष्ययाः सम्बन्धेन विशिष्ठवान् इति तथाः सम्बन्धाभावेन विशिष्ठाभाववानिति च खवहार इति भावः ।

षयाः सम्बन्धाभावः सर्वचास्तीत्यनुगतः केवलपुरुषाः भावव्यवहारः, एवच्च प्रतिबन्धकात्तेजकाभावयाः सम्बन्धभावा दाहकारणम् स च प्रतिबन्धकाभावे प्रति-बन्धकात्तेजकसङ्गावे उभयाभावे चास्ति सर्वच प्रति-बन्धकात्तेजकाभावयाः सम्बन्धा नास्तीति प्रतीतः। नन्वेवं यच प्रतिबन्धकात्तेजकाभावौ तचापि दाहः स्यात् अधिकरणाभावयारतिरिक्तसम्बन्धाभावादिति चेत्। न। तदभावेऽपि स्वरूपसम्बन्धस्याभावात् सर्वच स्वरूप-सम्बन्धादेवाधिकरणाभावयावैपिष्ठ्यप्रतीतेः। तथापि प्रतिबन्धकात्तेजकाभावावेव स्वरूपसम्बन्धस्तयोग्रानाः।

योगिकसम्बन्धनमेनं प्रतियोगितावच्छेदनं तदविक्षित्राभाद एकएवेति काननुगमः। न चैवं विशेषणाविक्षित्रविशेष्यविरहे सित
भङ्गतिरिति वाच्यं। तत्र विशेषण विद्यमानतया तदभावासक्षवात्।
न च सम्बन्धाभावेऽपेष दोषः, तस्य तदाऽसत्तात्। नचोत्तेजकाभावमणिसम्बन्धनाविच्छनाभावस्य तदुभयाभावतयाऽननुगमः, सम्बन्धनस्य
मिन्तितृष्टित्तिने सम्बन्धनाविच्छन्नाभावस्यानुगतनात्। न चैवं विशेषणाविच्छन्नमण्यभावः, मणेः सन्तात् सम्बन्धस्य तदाऽभावात् नेवनस्य
सम्बन्धनाभावात् समय-देशाविच्छन्नस्य सम्बन्धनात्। न च
मणेर्ष्यभाव एव, चण्भङ्गापत्तेष्कतात्। न च सम्बन्धाभावेऽपि
तत्ताद्वस्थं, चणवत् तत्प्रतियोगिकसम्बन्धस्य चण्चियतया चणिक-

वश्र प्रतिबन्धकाक्षाव उत्तेजकच्च दाहकारणं, तथाचा-भयाभावे उत्तेजकासच्चे परं दाहः स्यात्, उत्तेजकवति प्रतिबन्धके दाहे। न स्यादिति चेत्। न। श्रधिकरणा-भावावेव स्वरूपसम्बन्धः तथार्धटवद्गृतलचत्वरीयतद्-भावयार्प स्वरूपसच्चे घटवति घटाभावव्यवहारा-

लेन सस्प्रतिपत्ते:। यत् विशिष्टे दाह्यसंयोगाभाव एव हेत्रित्य-न्यथासिद्भापवर्णनं, तन्न, न हि दाहाद्यन्यथानुपपत्था तत्काच्पनं येना-न्यथासिद्धिः, श्रपि तु प्रतियोगितावच्छेकभेदेनाभावभेदस प्रामा-णिकलेन। न च क्रांतेऽपि तस्मिन्न हेतुलं उक्तान्यथासिद्धेरिति वाच्यम्। दाह्यसंयोगाभावस व्यधिकरणतया दाइसमानाधिकरणस दाह्य-निष्ठोक्तविभिष्टाभावस्य जनकलेन तस्वैवान्यथासिद्धेः। यस उत्तेजक-रूपा विशेषसामय्येव हेतुरस्त इति विशिष्टाभावान्यथासिद्धिरिति, तद्पि न, प्रतिवन्धकाभावहेतुलमग्रहीला उत्तेजकहेतुलखापि ग्रहा-सम्भवेनोपजीव्यविरोधात्, तथा हि प्रतिवन्धके सति कार्य्यद्र्यन-मस्ति च दर्भनमन्तरेणोत्तेजकान्वयाद्यनुविधानासस्भवः सामान्य-सामग्रीत एव कार्यसभावात् तद्दर्भनेन तु तद्भावहेतुलनिश्चये सत्यपि प्रतिबन्धने सति उत्तेजनसमवधानाच्चायमानो दाहोऽव-च्छेदकान्तरं कल्पयिति न तु कारणान्तरसुपजीव्यविरोधात्। न च प्रतिबन्धकाभावलावच्छेदेग इतुलग्रहादवच्छेदकान्तरकल्पनेऽपि छप-जीव्यविरोधः तखात्यागाद्धिकस्य च तत्रवेषात् । वस्तुतोऽवच्छेदक-लधीनीपजीवा त्रवच्छेदकमन्तरेणापि प्रतिवन्धकाभावहेतुलग्रह-

पत्तः, किन्तूपश्चिष्टस्वभावतं, तच सम्बन्धान्तरं विना
विशिष्टप्रत्ययजननयाग्यत्वम्। न च घटवङ्कृतल-चत्वरीयतद्भावयाविशिष्टप्रत्ययजननयाग्यत्वमस्ति, घटविति कदापि घटाभावप्रत्ययानुद्यात्, तदिहापि
प्रतिबन्धकानेजकाभावयाविशिष्टप्रत्ययजननयाग्यत्वं
स्वरूपसम्बन्धः, श्रन्थयोत्तेजकवित प्रतिबन्धके चत्वरीयात्तेजकाभावविशिष्टप्रत्ययापनेः, ताहशस्वरूपसम्बन्धाभावश्च प्रतिबन्धकाभावे प्रतिबन्धकोत्तेजकसङ्गावे
उभयाभावे चाविशिष्ट एव।

मभवात् प्राथमिकलस्थेव दैववग्रसम्बन्नात् । किञ्च उत्तेजकमनतुगतिमिति न दाइहेतुः विशिष्टाभावहेतुले चानतुगतानामपि तेषां
यावन्तोऽभावाः तावदिशिष्टमण्यभावस्थातुगतस्य सम्भवेन स एव दाइहेतुर्न तु विशेषसामय्यन्तरकस्पनिमिति सङ्गेपः ।

'तच्चेति, 'सम्बन्धान्तर्मित्यादिकं सम्बन्धलमिति, तदविक्स्ना-भाव दति भावः।

नन् सम्बन्धसत्तेऽपि विशेषण-विशेष्यप्रतियोगिकसम्बन्धलाविक् नात्यन्ताभावः कारणसुच्यते प्रतियोगितावच्छेदकाविक्क्षने सम-च्चाभावस्य विरोधो नान्येन, तेन सम्बन्धलाविक्क्षन्नसत्तेऽपि नोक्ता-त्यन्ताभावो विक्ष्यते तदरं खाघवादिशेषणाविक्कन्नविशेष्यात्यन्ता-भाव एव हेत्रस्स उक्तयुक्त्या तददेव प्रामाणिकलेन खघुतया च जन- यदा अद्राहपुरुषस्थाभावे द्राही पुरुषा न प्रतियागी तस्थाद्राहत्वाभावात् किन्तु तदन्यः (१), तस्थाभावा
द्राहिसद्भावेऽपि द्राहमाचसच्चे उभयासच्चे चाविश्रिष्टद्रात तस्मात् केवलपुरुषाभावव्यवहारोऽनुगतः। तदुक्तं
न हि द्राहिन सत्यद्राहानामन्येषां नाभावः, किन्तु
द्राहाभावस्यैवेति युक्तं, अन्यथा तचान्येषामिति पदस्य
व्यर्थतापत्तेः, तथा केवलप्रतिवन्धकाभावे उत्तेजकसहकृतः प्रतिवन्धका न प्रतियोगी तस्य केवलत्वाभावात्
किन्तु तदन्यः, तदन्यस्य च केवलप्रतिबन्धकस्थाभावे

कलसभावात्, एवच्चोत्तेजकाभावाविच्चन्नमण्ययन्ताभावः कारणं न
तु ध्वंस दति न चिणकलाग्रद्धा । न चात्यन्ताभावस्य सदातनलेन
प्रागि कार्यापित्तः, नित्यलेन घटाभाववद्देश-समयविशेषावच्चित्रसम्बन्धसन्तस्थाकर एव स्कुटलादिति पूर्वास्वरसादाग्रद्धितसेव
निर्देषतया सिद्धान्तयित, 'यदेति, 'दण्डौ पुरुष दति दण्ड-पुरुषलं न प्रतियोगितावच्चेदकमित्यर्थः, एवमग्रेऽि, 'किन्तु तदन्यः'
तदभाववानित्यर्थः, तथाच तदभाववन्तं प्रतियोगितावच्चेदकमिति
भावः । यथाश्रुते तु तस्वैव समयभेदेनादण्डतयोक्ताभावप्रतियोगिलेन तदन्यलाभावात् भेदाभेदानभ्युपगमादिति दोषः, 'श्रदण्डानामन्येषां' दण्डाभाववन्ताविच्चन्नानामित्यर्थः, 'श्रन्यथेति यदि विग्रेषणाभाव एव न विशेषणाविच्चन्नविशेष्याभावः तदा, 'श्रन्येषामितीति

<sup>(</sup>१) तदन्यः प्रतियागीति ख॰।

उत्तजकप्त हितप्रतिवन्धकप्त उत्तेजकमान्य उभ-यासच्ये वा विशिष्ट एवेति नाननुगमः। उत्तेजकापनये च केवलप्रतिवन्धकारस्तीति न तदभाव द्रति द्राहो न भवतीति। ननु न प्रतिवन्धकाभावः कारणम् एकद्र्यान्यये घटात्पत्तिवत्धिकपत्तव्धकप्तस्वेऽपि प्रतिवन्ध-कान्तराभावेऽपि<sup>(१)</sup> कार्यानुद्यात्, न हि यावत्कार्ण-तावच्छेदकावच्छिनं तावदन्वये कार्यमिति चेत्। न। प्रतिवन्धकाभावत्वेन न कारणत्वमन्येऽन्यात्रयात् किन्तु मण्याद्यभावत्वेनेत्युक्तत्वात्, तच्चेऽपि वा घटे द्र्यान् सिक्वादिवत्प्रतिवन्धकाभावकूटस्य द्राहहेतुत्वात्।

यदा प्रतिबन्धकत्वाविक्वित्रप्रतियागिक एवाभावः कारणम् स च यावदिशेषाभावनियत इति न प्रति-बन्धकसच्चेऽपर्प्रतिबन्धकाभावेऽपि कार्योद्यः प्रति-

विशेखवाचकपदानुपादानापित्तिरित्यर्थः। 'उत्तेजकापनय इति, पुन-इत्तेजकप्रयोगे उत्तेजकाभावाविच्छक्ततमाण्यभावोऽस्त्येवोक्तयुक्तेरिति स्वर्त्त्रयं। ननु कार्य्यानुत्पादिनयतलं प्रतिवन्धकलिमिति नान्योन्या-ऽश्रयलिमत्यत श्राह, 'तन्तेऽपि वेति। नन्वेवमन्योन्याश्रयाभावे तत्सामान्याभाव एव खाघवाद्वेतुर्ने तु यावत्तदभावा द्रत्यह्वेस्त्देव सिद्धान्तयित, 'यदेति। वस्तुतस्तु व्यवस्थितविकस्पोऽयं यत्रोत्तेजक-

<sup>(</sup>१) तदन्यप्रतिबन्धकामावेऽपीति ख॰।

बन्धकस्य च संसर्गाभावा हेतुः तेन तत्सच्चे तदन्यो-उन्याभावेऽपि न कार्यम्। ऋन्वय-व्यतिरेकाभ्यां व्याप्ति-कार्णलयार्यहे संसर्गाभ स्य लयापि हेतुलाङ्गी-कारात् अन्यया सामग्रीव्यापकयाः सत्ते तदन्योऽन्या-मस्ति तत्रोत्तेजकाभावाविक्त्रित्रतद्यानाभावस्य सामान्याभावल-समावात् तत्सामान्याभावो इतुर्यच तन्नास्ति यथानुमित्यादौ बाधादिः तच तत्मवन्धाभावमाचस्य हेतुतया प्रागभाव-प्रध्वंसा-दिसाधारणचित्रात्मकसामान्याभावासस्यवात् यावदिग्रेषाभावकृटस्य कार् एलं तद्भिप्रायकञ्च सम्बन्धाभावलेन प्रतिबन्धकाभावस्य हेतु-तथा प्रागभावादिर्पि तस्य हेतुरित्यादिग्रन्थः, श्रन्थथोत्तेजकाभाव-विभिष्टप्रतिबन्धकाभावस्थात्यन्ताभावतया तुरीयतया वा उभय-थापि न प्रागभाव-प्रध्वंसयोर्हेतुलमिति विरोधापातात्। 'प्रतिवन्ध-कस्य चेति, यद्यपि उत्तेजकाभावाविक्वनाभावस्थात्यनाभावात्मक-तया तदन्योन्याभावमादायातिप्रमङ्गगङ्कीव नास्ति श्रभावकूटहेतु-तापचेऽप्यन्योन्याभावमादायातिप्रसङ्ग एव न यावदभावाधीनकार्य-खैकसादन्तपत्तिरिति, तथापि यावदभावहेतुता हि न यावता-मभावानां द्वेतुता एकच प्रागभावादिसर्वाभावासमावात्, तथाच यावतां मण्यभावादीनां सम्बन्धाभावकूटकार्णलानिर्वचनेऽन्योन्या-भावमादायातिप्रंसङ्गः खादेवेति तद्भिप्रेत्यैतद्ज्ञम् ।

नतु भवेद्येवं यद्यन्योन्याभावयादृत्तं सम्बन्धाभावरूपं वसु भवेदित्यत श्राह, 'श्रन्यथेति, श्रन्यथातुपपत्या लयापि तस्याभुपेय-लादिति भावः। भावे कार्यव्याप्याभावापत्तौ कार्य-कारणव्याप्य-व्याप-कभावे व्याघातात्। किञ्च तवापि प्रतिबन्धकाभावे श्राक्तिरस्तौति तत्सच्चे तद्योऽन्याभावमादाय श्राक्ति-सच्चप्रसङ्गः। न च स दुर्वचः, न वा प्रागभावादित्वे-नाननुगम-व्यभिचारौ, प्रतियोग्यधिकरणयोः संसर्ग-मारोष्य यो निषेधः स संसर्गाभावः। भूतचं घट-संसर्गी नेत्यच भूतचे घटसंसर्गस्य संसर्गी नारोष्यते किन्तु तादाह्यम्। वयन्तु ब्रूमः यच प्रतियोगिनमधि-

ननु वाप्ति-कारणतयोग्रहेण नान्योन्याभावमादायातिप्रमङ्गो
धेनोभयाभ्युपगमः स्थात् तथा हि सामग्र्यभावे कार्य्याभाव दति
कार्ष्याभें वाच्यम् तथाच व्यतिरेक्तलेनेव सामान्यतोऽन्नयादिग्रहः
मभवत्येव यदा सामग्र्यन्योन्याभावस्यदा कार्यान्योन्याभावस्य सत्तात्
धाप्तो त यत्र वज्ञाभावः तत्र धूमाभाव हित संसर्गाभावपचेऽिप
व्याप्तिग्ररीरप्रविष्टसंसर्गविग्रेषाविष्क्रिक्तलस्यापि प्रसङ्गवारणायावग्र्यवाच्यले तत एव निर्वाहेऽन्योन्याभावव्यादृत्तसंसर्गाभावाभ्युपगमस्य निर्वीजीवास्तरसदवग्राभ्युपगन्तव्यले वीजान्तरमाह, 'किञ्चेति। जन्यकायामाश्रित्योक्तमधुना वादक्यांमाश्रित्याह, 'न च स दति, 'प्रतियोगीति चच प्रतियोग्यधिकरणप्रतियोगिकसंसर्गविषयतया यस्यारोपलं तादृग्रारोपपूर्वकनिषेधावगमविषयलमित्यर्थः, यथाश्रुते तु
प्रतियोगिन्यधिकरणसंसर्गमारोष्यत्यर्थः। ननु तादात्यमपि संसर्गएवेत्यन्थोन्याभावाव्याप्तिरित्यस्वरसादाह, 'वयन्त्वित, 'प्रतियोगिन-

करणे समाराष्य निषेधावगमः स संसर्गाभावः, यच चाधिकरणे प्रतियागितावच्छेदकमाराष्य निषेधाव-गमः सोऽन्योन्याभावः। भूतलं न घट इत्यच भूतलस्य घटत्वावगमात् घटत्वमेव च घटतादात्व्यम्।

मिति प्रतियोगिन्यधिकरणसंसर्गमित्यर्थः, श्रन्यथा भूतले घटो-नेत्यच भूतनस्य विशेषणतया घटस्य च तच विशेयतया ऋनारी-प्यतेनामभवापातात्। 'यत्र चेति, प्रतियोगितावच्छेदकस्थारोपः प्रकारतया द्रष्ट्यः न तु सम्बन्धतया सम्बन्धाविक्वनप्रतियोगिक-सम्बन्धाभावेऽतिव्याप्तेः। न चासमावो घटो न पट दत्यादौ पटा-भेदातानः पटलस्य सम्बन्धतयाऽरोष्यलाच तु प्रकारतथेति वाच्यम् । तादात्यारोपेऽपि पटलादेरेव प्रकारलाम्न तु पटादेरिष्टतावच्छेद-काप्रकारतया श्रन्यादृग्रज्ञानस्थाप्रवर्त्तकलात् द्यानेव विशेषो यदेकच पटलादिसमवायेन प्रकारोऽपरच खाअयतादात्रयेनेति। यदा प्रति-योगितावच्छेदकलं यद्यवच्छित्तिधीजनकलं तदा संसर्गाभावे गतं, यदा तत्रतियोगिमावरित्तलं तदा सम्बन्धाभावेऽप्रतिसङ्गेन थयाश्रृत-मेवादरणीयं। ऋच वदन्ति तादृशारोपजन्यलमभावप्रतीतौ याह्य-मनुगतधर्मावच्छेदेन तच तादृग्रविषयानुगमेनेति संसर्गाभावविषय-लादि तदाच्यम् तथाच प्रतीतिर्विषयानुगमे किमनेन श्रननुगमे प्रतीतिरिद्मपि दुर्गहं। किञ्च तत्पूर्वकलं तत्कार्णकलं तच च नियमप्रविष्टयोरत्यनाभावान्योन्याभावयोरन्यतर्ख पूर्वलप्रविष्टप्राग-भावस्य च खरूपे विचार्यमाणे संसर्गान्योन्याभावयोरन्यतरप्रतौत्य-

श्रारोपस्य हेतुत्वे किं मानमिति चेत्, मा भूत्ताव-द्वान्यत्, नेदिमह नेदिमदं इत्यवाधितविषश्रणव्यवहार-य्व तच मानमिति । ननु प्रतिबन्धकात्यन्ताभावे। न हेतुः तिस्मन् सत्यपि कार्थाभावात् । न हि करादौ

पेचायासुत्रालचणस्य वयं नान्योन्यात्रयतं त्रतीन्द्रयाभावात्याप्तिस तत्रारोपपूर्वकप्रतीत्यभावात्। यनु त्रारोपपूर्वकमित्यत्रारोपस्थाभाव-गर्भलेनान्योन्याश्रय इति, तन्त्र, प्रतियोगिमञ्ज्ञानलेनैव जनकतया त्रारोपलस्थाविवचणात्। न चाभावभ्रमविषयातियाप्तिः, तदायन्-भावेनाभाववत्त्रभमः किन्त्वभावग्रत्येऽभावभम द्रत्यभावग्रामान्यन्त्रज्ज-थातिवाष्ट्रभावात् त्रारोपसायभावलादिति । त्रव त्रमः । प्रति-थोग्यारोपपूर्वक निषेधधी विषयतावच्छेदकलं संसर्गाभावलं, एवमग्रे-ऽपीत्येतदुभयलचणं, खरूपन्तु यदिषयतावच्छेदकं संसर्गाभावलादि न्त्वाभावाभावलमखाभावाभावलञ्ज तेन नोक्तसर्वपूर्वावकाग्रः। श्रस्ति च घटस योऽभावस्तर्भावो घटो घटान्योन्याभावसाभावो घटलिमिति। न च घटख योऽन्याभावस्त्रद्भावो न घटाभाव इति खमंसर्गाभावाभावोत्तचणार्थं दति पुनरन्योन्याश्रय दति, खाभावा-भावलिमत्यच वस्तुतो यद्यपि संसर्गाभाव एव पर्यवसितः तथापि संसर्गाभावलेन तच न प्रविष्टः श्रभावलेनैव खसंसर्गाभाव उपिखत-इति न काचिदनुपपत्तिः, श्रन्योन्याभावस्य स्वप्रतियोगिकाभाव-माचाभावलादिति सर्वं सुखं। 'मा भूत्तावदिति, तथायन्यदस्तीति उच्चते, तचारोषाभावे तत्तद्भावबुद्धिवेजात्यातुपपत्तिरारोष्यम्ब- मख्यत्यन्ताभावः तत्संयागात्यन्ताभावा वा, मणेः स्वा-वयवद्यत्तित्वात्<sup>(१)</sup> संयागस्य चाव्याष्यद्यत्तित्वात्। श्रतस्व न तत्प्रागभाव-प्रध्वंसा हेतू तयाः करादौ श्रद्यत्तेः<sup>(२)</sup> गुण-कर्मादेश्व प्रतिबध्यत्वानापत्तेः तस्य जन्यधर्माना-श्रयत्वेन<sup>(१)</sup> तव तयारभावात्<sup>(४)</sup>। न चान्यः संसर्गा-

न्धावच्छेदमन्तरेणाभावभेदाभावसभावादित्यादि, 'नेदिमहिति, यदि नारोपः हेत्सदा भूतले घटसम्बन्धान्योन्याभावसन्ते कदाचिन्नेदिमह कदाचिन्नेदिमिति प्रतीतौ वैसच्छानुपपत्तेरित्यर्थः, श्रनुपसभादीनां कारणानां तौत्येन कार्यावैकस्मिकतापत्तेः कार्णवैचित्र्यस्य कन्ध-नीयलेन पारिग्रेय्यादारोपहेत्ततायामश्रान्तेरिति भावः। यथाश्रुते फलीभूतप्रत्ययस्य वैसच्छोपन्यासेनोक्तारोपकारणतायां प्रतीति-विधया मानमित्यसङ्गतोपन्यासापत्तेरित्यवधेयं। 'गुणेति, गुणादेः

<sup>(</sup>१) खावयवर्षत्तात् करावयवाविष्यवरित्तात्, तथाच किञ्चिदवः यवावच्हेदेन करादौ मणेः सत्तदशायामपि किञ्चिदवयवावच्हेदेन मखात्यन्ताभावसत्त्वात् दाद्वापत्तिरिति भावः।

<sup>(</sup>२) ध्वंस-प्रागभावयाः प्रतियोगिसमवायिदेश्चत्तिल्वियमेन मण्यादि-प्रागभाव-ध्वंसयाने करादिचत्तिल्यमिति ।

<sup>(</sup>३) खत्र जन्यतं नित्यान्यतं न तु प्रागभावप्रतियागितं, नित्वत्वस्य प्रागभावप्रतियागितं सति ध्वंसाप्रतियागितं, तेन जन्यधन्मपदेन प्रागभावस्थापि संग्रह इति ।

<sup>(8)</sup> ध्वंस-प्राममावयोरमावादित्यर्थः।

भावे। इसीति चेत्। न। संसर्गाविक्छनप्रतिये। गिकस्या-भावविश्रेषस्य सित प्रतिबन्धके इभावात्। स च समय-सश्रेषावक्छे देन संसर्गितया श्रत्यन्ताभाव एव तथ्रेवा-व्यय-व्यतिरेकावधारणात्। श्रयेवं प्रध्वंस-प्रागभावस्य ले ममयविश्रेषाविक्छनात्यन्ताभावेनैवे। पपत्ती न तथाः सिडिः (१) श्रत्यन्ताभावे। ह्यायायहत्तः तस्य चैकन

प्रतिबध्यतं तदा यदि प्रतिबन्धकाभावाभावौ तत्र, न चाभावस्त्रचेति भावः । 'त्रभावविग्रेषस्थेति तत्सम्बन्धाविक्षन्नप्रतियोगिकस्य प्रति—योगिविरुद्धस्य चेत्यर्थः, तथाच संयोगाविक्षन्नप्रतियोगिकतन्मस्य-त्यन्ताभावो व्याप्यवृक्तिसंयोगात्यन्ताभावश्च हेतुरिति नोक्तदोष द्रति भावः । नन्वत्यन्ताभावस्य नित्यतया न कदाचित्कार्योत्पित्तिरित्यत- ११६, 'स चेति नित्यत्वेऽपि तद्धिकरणस्वभावता तस्य कादा-चित्कीत्यर्थः, । नन्वत्यन्ताभावस्य प्रतियोगिसादेश्यं (१) त्रवच्चेदकं विनानुपपन्नमित्यत्यन्ताभावावच्चेदकतयेव तौ सिद्योतामित्यत श्राइ, श्रत्यन्तेति, प्रागभावादिवृत्त्यवच्चेदकतास्य एव तद्वच्चेदकोऽस्र किं

<sup>(</sup>१) न तयोः सिद्धिरिति तयोः ध्वंस-प्रागमावयोः न सिद्धिरित्यर्थः, तथाच ध्वंस-प्रागमावो स्निखिनी प्रतीतिः वाक्तिनिकोयो ध्वंसाधिकर्या-काचः तदविक्तित्रात्यन्तामावं वाक्तिविको यः प्रागमावाधिकर्याकाचः तदविक्तित्रात्यन्तामावद्यावगाहते न त्वतिरिक्तध्वंस-प्रागमावाविति भावः।

<sup>(</sup>२) प्रतियोगिसमानदेश्विमत्यर्थः।

भावाभावे कचिह्योऽवच्छेद्कः कचित्काल इति<sup>(१)</sup> चेत्। न। तच विद्यमानताविरोधित्वेनैव कपाले न घट इतिप्रतीतिवैलक्ष्मण्यात्<sup>(२)</sup> न त्वेवं धूतले घटा-भावप्रतीतिः<sup>(२)</sup>।

श्रन्ये तु भविष्यति घटे। नष्ट इति विलक्षणप्रतीत्यो-रत्यन्ताभावेनैकेन समर्थयितुमश्रक्यत्वात्<sup>(३)</sup> श्रन्यएवायं संसर्गाभावद्रत्यप्याहुः ।

रतेन विश्रेषणाभाव-विश्रेष्याभाव-तदुभयाभाव-घटितं सामग्रीचयमेवास्तु दाहे च जातिचयकल्पन-

ताभ्यामन्तर्गताभ्यामिति भावः। 'श्रपीत्यखर्षे तदीनमुक्तान्यथा-सिद्धिरेवेति । विगीतलेनेति यद्यपनिषिद्धलं श्रुत्यनुमापकं

<sup>(</sup>१) तथाच कालरुत्तितायां देशस्यावच्छेदकलं, देशरुत्तितायां कालस्या-वच्छेदकलमिति भावः।

<sup>(</sup>२) ध्वंस-प्रागमावावगाहिप्रतीखोः घटनिस्ठविद्यमानताविरोधिलेन एक-सिन् देशे घटाभावसन्तेऽपि देशान्तरे घटस्य विद्यमानलसम्भवात् ध्वत्यन्तामावावगाहिप्रतीतेः घटनिस्ठविद्यमानलाविरोधिलेन मिथो-वैवाच्यासिति भावः।

<sup>(</sup>३) भूतने घटामावप्रतीतिः न घटनिस्वविद्यमानताविरोधिनीव्यर्थः।

<sup>(8)</sup> विषयवैषच्छास्य प्रतीतिवैषच्छानियामकतया ध्वंस-प्राग्नभावाव-गाहिप्रतीत्वोः चत्रनाभावविषयकाले वैषच्छासम्भव इति भावः।

मिति प्रत्युक्तम्। अनुगतहेतुसत्त्वात् दाइवैजात्यस्य याग्यानुपस्तस्यवाधितत्वाच व्यक्तियाग्यतयैव जाति-याग्यत्वेन<sup>(१)</sup> याग्ये अयाग्यजात्यभावात् । ननु प्रहर् मा द्हेत्यादे। सावधिमन्त्रपाठे मन्त्रविनाशे दाहः स्यात्। न च सङ्कल्पविषयकालविश्रेष एव तच प्रति-वत्यकः, सङ्खल्पनाभ्रे समयस्य स्वते। विभेषात्। न च उद्देश्यत्वभेव तच विश्रेषः, तस्य विनाशात्। न चे हिश्यध्वंसीऽपि हेतुः, तस्य यामादृध्वंमपि सत्तात्। न च मन्त्रपाठजनितमदृष्टभेव तच प्रतिवत्थकम् तत्काखदाहाप्राप्तिकफलनाश्यत्वेन नाये दाहप्रति-वस्य इति वाच्यम्। प्रतिवस्यक्रमन्त्रपारुस्यानिष-हत्वेनाविहितत्वेम चादष्टाजनकत्वात् तदाचारस्य विगीतत्वेन श्रृत्याद्यननुमापकत्वादिति सैवम्। उद्दे-य्यत्वज्ञानाहितसंस्कार्विषयकालस्य प्रतिवन्धकत्वात्।

तादृगाविगीतलाभावो यद्यस्ति तदा श्रुतिनिषिद्धलाद्धर्मजनक-मेव तदभावेऽविगीतलं श्रुत्यनुमापकमेवेत्युभययापीदसुक्तं, तथापि ग्रिष्टाप्रदृत्तिविषयलं विगीतलमभिष्रेत्य तदुक्तं। वस्तृतस्तु श्रस्तौिक-कलात् तदनुमानमिदं तु स्तोकिकसेव मत्यादिवदित्यवधेयं।

<sup>(</sup>६) चातियोग्यतेव जातियोग्यत्वे मानमिति ख॰।

नन् प्रतिबन्धमकुर्वतामप्रतिबन्धकलेन प्रक्तिमनपकुर्वतां मन्त्रादीनां न प्रतिबन्धकलं स्रतः प्रक्तिसिद्धः। न च कार्य्यानुत्पाद एव प्रतिबन्धः तज्जनकल्बमेव प्रतिबन्धक-त्विमिति वाच्यम्। कार्य्यानुत्पादे। हि न तत्प्रागमावे। न वा तदुत्तरकालसम्बन्धः तस्य मन्त्राद्यजन्यत्वादिति चेत्। न। मन्त्रादीनामप्रतिबन्धकल्वात् तत्प्रयोक्तारस्तु प्रतिबन्धकाः ते च किच्चित्करा एव मन्त्रादी च कार्ये कार्योपचारात् स्वार्थिककन्प्रत्ययाद्या तथा व्यपदेशः, प्रतिबन्धस्र सामग्रीविरदः, मन्त्राद्यभावघटितसामग्रीविरद्यस्त्र मन्त्राद्येव तद्यभावाभावस्य तत्त्वात्।

नव्यास्तु न प्रतिबन्धकाभावः कार्यं न वा श्रक्तिः किन्तु तत्तत्कालीनदाइविश्रेषं प्रति तत्तत्कालप्रतिबन्धे-तर्वहेः कार्यत्विमिति प्रतिबन्धकाभावः कार्यताव-

<sup>&#</sup>x27;मन्तायजन्यतादिति, यद्यपि योगवत् चेमस्यापि कतिसाध्यतं वच्यतीति मन्तादिजन्यतमस्येव वार्य्यानुत्पादस्य तथापि मन्त्राद्य-जन्यतादित्यस्य मन्त्राद्यकरणकत्वादित्यस्य मन्त्राद्यकरणकत्वादित्यस्य मन्त्राद्यकरणकत्वादित्यस्य मन्त्रादिजन्यत्वेऽपि गन्धादीनां तत्कारणता ऋनुत्पादपूर्वसमयास-चात् प्रागभावं विना तदभावात् प्रतिकन्धकतस्य च प्रतिबन्धजन-कत्वार्यकत्वादिति ध्येयं।

सिश्रमतसुपन्यस्ति, 'नव्यास्तिति।

च्छेदकी न तु कारणम् दण्डलवत्, आकाशादी त्वेकव्यक्तिकेन यथा कारणत्वं कचित्रतिवन्धेऽप्यन्थच शब्दीत्यत्तेः किन्तु भेर्यादेः तथा कारणत्वमिति तत्रतिवन्धेन शब्दोत्यत्तिरित्याहः। तन्न, विद्व-प्रतिबन्धकाभावयारन्वय-व्यतिरेकंतीच्छेने। भयस्यापि कारणत्वात् न
त्वेकभेवावच्छेदकं विनिगमकाभावात्। किच्च यस्मिन्

मेर्यादेरिति श्रतहुणमंविज्ञानवज्जनी हिणा भेर्याकाणमंथोगादि-रिभमतोऽन्यया तयैव भेर्यान्यदा तत्र तदान्यत्र वा प्रव्दानुत्पाद-नापत्तेः । दद् समाधिसाम्यादुत्तं, यदा प्रतिबन्धकाभाव एव देतुतावच्चेदकलेनोच्यते तदा सकलमविकलमेवात्यन्ताभावस्था-व्याप्यवृत्तिलादिति ।

नन्त्वय-यितरेकतौ खोन चेदु भयजनकलं दण्ड हृ दलयो रू भयोरिए जनकतापितः। श्रय तत्र चकादिसम्बधानं दण्ड स्य साञ्चात्सन्त्र्या-दिति दण्ड मात्रजनकतायां विनिगमकमसीति वैषम्यसुच्यते तदे-तदिक्व-प्रतिबन्धकाभावयोरिप तुः । न च प्रतिबन्धकाभावस्य विक्विविर इकरादाविप सन्तात् साचात्समबधानमस्येवेति वाच्यम्। श्रिष्ठकरण्विग्रेषनियतप्रतिबन्धकविग्रेषस्य कारणान्तरे श्रभाव-यन्तेऽिप प्रतिबन्धेनाधिकरण्विग्रेषविग्रेषितप्रतिबन्धकाभावकारण्लस्य श्रवश्यवाच्यतया तादृग्रस्थास्य समवधानं परम्परासम्बन्धेनैवेत्यवस्था-भ्युष्णमात् तथाच दृढ्लवदिद्मवच्छेदकं श्रस्तित्यक्षरेराह, 'किञ्चेति, 'यस्तिनिति, कार्यजनक दति ग्रेषः, तेन फ्लोपधानवत्यां यस्यां सत्यपि यदभावात्कार्याभावः तस्य कारणत्वमायाति न तु तदवच्छेदकत्वम्। न हि कार्यायोगय्यवच्छेदः कारणत्वं, किन्तु नियतपूर्वसत्त्वम्। तच्च सहकारि-विरह्मयुक्तकार्याभावेऽप्यक्षतम्। श्रन्यथा चक्रसहित-दण्डत्वेन कारणत्वे सहकार्युच्छेदः। यस्य यद्धम्मय-गस्यैव नियतपूर्वसत्त्वमवगस्यते तस्य तदवच्छेदकं दण्डत्विमव। सहकारी तु न तथा। ननु मा सूद्र्या-

खक्ती खत्यामि यदभावात्कार्याभावः न तदवच्छेदकिसित्यर्थः, श्वतोदाद्योपहितवक्वावेव प्रतिवन्धक्षसत्तायत्वयोः सक्षवेनावच्छेदकलं दण्डहृद्वलस्वत्तायत्वेवि घटोपहितदण्डहृद्वलाभाव एव नेति हृद्वेनेवात्त्वयातुविधानिमिति तदवच्छेदकसेवेति भावः। उक्त एव नियमे विपचवाधक्तमाह, 'न हीति, तथातिकार्य्यार्थिनः कारणे- प्रवत्त्वापातादिति भावः। 'किन्त्विति दतरसत्त्वे कार्य्याभावनियम- स्तदवच्छेदकिमित्यर्थः, यथाश्रुते तु हृद्दण्डलस्थानवच्छेदकलापाते व्याप्तिरूपिनयमग्रहे हृद्वस्य व्यर्थलादिति भावः। 'श्वन्ययेति कार्यायोगेत्यादेः कारणल दत्यर्थः, दष्टापत्तावप्रवत्त्यापत्तिरुक्तेवित स्मार्यं। नचेवं दण्डलमि सहकार्य्यवास्त नावच्छेदकिमित्यत नगह, 'यस्ति यदि दण्डलाग्रहे दण्डहेतुताग्रहस्तदा तथा ग्रह्केता निवं, किन्तु तदादायात्यवस्यं तदवच्छेदकिमित्यर्थः। न चेवं दृद्वलं नावच्छेदकं स्थादिति वाच्यम्। चक्रभमिदारा द्यन्विधानं दण्डन्वं नावच्छेदकं स्थादिति वाच्यम्। चक्रभमिदारा द्यन्वविधानं दण्डन्वं नावच्छेदकं स्थादिति वाच्यम्। चक्रभमिदारा द्यन्विधानं दण्डन्वं नावच्येवाः स्वत्वेविधानं दण्डन्वं नावच्छेदकं स्थादिति वाच्यम्। चक्रभमिदारा द्यन्वविधानं दण्डन्वं नावच्येवाः स्वत्वेविधानं दण्डन्वं नावच्येवाः स्वत्वेविधानं दण्डन्वं नावच्येवाः स्वत्वेविधानं दण्डन्वं नावच्येवाः स्वत्वेविधानं दण्डन्वं स्वत्वेविधानं दण्डन्वं स्वत्वेविधानं दण्डन्वं स्वत्वेविधानं स्वत्वेविधानं स्वत्वेविधानं दण्डन्तं स्वत्वेविधानं स्वत्व

पत्तः भक्ती मानमनुमानन्तु स्यात् तथा हि स्थिरीऽवयवी जनकद्भाविभिष्टो विहर्जनकद्भाव्यादृत्तभावसृत्यस्त्रवान् (१) जनकत्वात् कुण्डकुठारात्तीस्णकुठारवत् दाद्यासंयुक्तवहः दाह्यसंयुक्तविह्नवद्यप्रतिवन्धकसत्त्वे संयोगादेरजनकद्भावित्त्त्वेन तदितिरिक्तातीन्द्रियभावसृत्यस्त्रीसिडिः। यद्यपि भक्तेभीवहेतुजन्यत्वेन नाजनकद्भाव्यादृतत्वं तथाप्युद्भवविभिष्टायास्त्रयात्वम्। यदा धर्म्मेऽतीन्द्रयत्वं विभेषणम्। न
च दृष्टान्तासिडिः, तुल्याधारत्वेऽपि लेषहिवभेषघटित-

स्थेति तादृग्रदण्डखेन नियतपूर्वनित्ताग्रह इति तदनक्केदकमतएन न नैपरीत्यं विनिक्तिनिनेन चक्रभिजनकलस्थेन दार्क्यतया भटकलस्थाजनकलात्। न चैनमन्यं प्रतीति न्यायेन दण्डस्थान्यथा-सिन्द्रतापित्तः, श्रन्यसुदासीनिमत्यर्थस्य नक्त्यमाणलादिति दिक्। 'स्थिरोऽनयनीति मण्यादिसमनधानमाचाधीनाजनकलाव्यनिहतकाले सण्याद्यसमनिक्तो विक्तिरित्यर्थः, तादृग्रविग्रेषणस्थैर्यस्य प्रत्यचगस्य-लार्थमेन स्थिरोऽनयनीत्युकं, श्रन्यची योग्य इति यानत्, श्रन्यथा विक्रलस्थ परमाणानदत्त्या श्रन्यनीति व्यथं स्थादिति भानः।

नतु यावळानकद्याव्यावृत्तलं न मण्डाद्यभावादिनियतिकश्चिद्या-तृ त्वं संयोगस्थापीत्यखर्सादाह, 'यदेति, न चैवं भावस्रतपदं व्यर्थं, द्यावस्थानुपत्विस्थगस्यलेन भट्टनये तस्थायतीन्द्रियतया तदुपादानात्

<sup>(</sup>१) खजनकद्रशास्त्रावन्तकभावसूतधर्मावानिति छ॰।

कुठारे विलक्षणिक्कदाकार्यवलादतीन्द्रयतीष्ट्यात-सिद्धेः। श्रयवा तथाभूत एव वृद्धिः कार्यानुकूला-तीन्द्रयादिष्ठधमीसमवायी जनकत्वात् श्रात्मवत्, श्रतीन्द्रियत्वच यद्यपि न साक्षात्काराविषयत्वं श्रितिय-साक्षात्काराविषयत्वं योगजधमी। द्यञ्चन्यसाक्षात्कारावि-षयत्वं वा, परस्वं वा प्रत्यसिद्धेः संयोगादिपच्चक-जन्यज्ञानाविषयत्वमैन्द्रियकाणामिष, तथापि संयोगा-द्यन्यत्रप्रत्यासत्तिजन्यसाक्षात्काराविषयत्वमुभयवादि-

गुर्नयेऽपि दुरदृष्टाभावादेरतीन्द्रियस्य वारणायोपादानिमिति भावः । 'कार्येति कार्यानुकूलताद्रूषसिद्धये, श्रतएव कार्य्यपदं स्वकार्यपरसत एव च हेतौ जनकलमपि तज्जनकलमन्यथा व्यभिचारापातादिति, श्रतएव चाग्रेऽर्थान्तरग्रङ्का दाहे कार्य्य-तद-भावात्, श्रदिष्ठपदमदृष्टवदात्मसंयोगेनातीन्द्रियपरसुष्णसर्गेऽर्थान्तर-वार्णाय समवायपदमणुक्तक्रसेण मण्डाद्यभाववार्णायेति भावः ।

ननु हेलादिरन्यतरासिद्धेऽपि प्रसाधाङ्गकलाच तु साधभिष तथा तत्प्रतिवन्धनार्धसेवोक्तप्रयासेन श्रन्यखापि तत्याधकखाप्रसिद्ध-साधकतया प्रज्ञततुःखलादित्युभयसिद्धमतीन्द्रियलं निर्वक्तुमग्रकां श्रन्यतरासिद्धा केषाच्चिद्धं दूषयित, 'परखिमिति, व्युत्कसेण सङ्गम-नीयन्तेनाद्यद्धं न खम्प्रति ग्रेषं न परम्प्रतीत्यर्थः, 'तथापीति, यद्यपि संयोगादिजन्यज्ञानपञ्चकविषयक्रत्यसनुगतमस्त्येव तथापि कूटापेच-येकाभावस्य खघुलात् तद्वभंसेव साध्यसुक्तं। 'लभयेति, यद्यपेवसुभय-

## सिडम्, अन्यतरत्वच तद्न्यान्यत्वम्। न चाभावा-

मतसुक्तं उभयेति यद्यपेवसुभयमतप्रसिद्धावन्यतर्शिद्धवर्थविप्रोषणता तयापि साध्ये व्यर्थविभेषणतार्थान्तरं देतुव्यर्थविभेषणताधिकावसमिति प्राचीनमतेन प्रयोगात्। वस्तुतस्तु साध्ये व्यर्थविश्रेषणता न दोषः हेतुषमानाधिकर्णात्यन्ताभावप्रतियोगितावच्छेदकलाभावस्य गुरू-ष्ययवच्छेदके सुग्रहलाद्धिकरणगौरवस्थादोषलात् सघाविव गुर-ख्यिधिकर्णे सत्यां सामग्यामभावग्रहादन्यथा तथाभ्रतावच्छेदकला-भावेऽग्टहीते विग्रेषणे तथाभ्रतावच्छेदकलग्रहे व्यभिचारिलापनेः इतौ तु नी सधूमलादि नाधिकरणकोटौ किन्तु श्रवच्छेदककोटा-विति व्यर्थविश्रेषणता भवत्येव। न च वीजसाम्याद्भयमपि दोष-द्वानेन विरोधः, श्रन्योन्याभावगर्भवाप्तरेव गमकतेति सताव-ष्ट्रस्नेन तद्भिधानात् तत्र हि साध्यवतोऽन्योन्याभावप्रतियोगितया साध्यसावच्छेदककोटिप्रवेशादुअयगर्भेव व्याप्तिरत्तुसितिच्हेतुरित्युक्त-सेवेत्यन्यच प्रज्ञचानुमानादौ खुन्यकं सर्वभिति। नन्वन्यतर्लं प्रत्येक-माचनिष्टमित्यत घाच, 'श्रन्यतर्लमिति, तद्न्यान्यलञ्च संयोगला-द्यविक्तिननकलानाश्रयलं, यथाश्रुते संयुक्तसमनाधादौ समनाय-गर्भतया संयोग-समनायान्यान्यलेन पञ्चयहणं विद्धित । किञ्च पूर्व-वद्भयमतसाधार्षानुपपत्तिरात्यमनीयोगस्य योगिप्रत्यचाद्विष जनकलात् संयोगलादि च विषयविश्रेषसंयोगलादि वक्तयं श्रन्यया-त्मसनः संयोगस्यापि संयोगलेन जनकतयोक्तविरोधापन्तिः। न च विषयपर्यन्तविग्रेषणे संयोगलस्य विग्रेषलपर्यन्तविवचा न युनिति तीन्द्रियत्वं, तस्यासिक्षेः। न च वही स्थितिस्थापकेनार्थान्तरं, तच तदभावात् क्रियाया वेगेनादृष्टवदात्मःसंयागेन वात्पत्तेः न चात्मत्वं नित्यत्वं वापाधिः। स्पर्शेकत्वादिमति द्यमुके साध्याव्यापकत्वात्। यदा पिण्डीभूता वहिः दाहानुक्रां वादिष्ठातीन्द्रियभावस्रुतधर्म्भवान्
दाहजनकत्वादात्मवत्, न चात्मत्वसुपाधिः, श्रदृष्टत्वस्य

वाच्यम् । मनोगोचरयोगिप्रत्यचस्य संयोगजन्यतथा सनसोऽतीन्द्रिय-लानुपपत्तेरिति भावः । 'तस्रोति उक्तमाचात्काराविषयलस्रोत्यर्थः, तस्राधिकरणक्ष्पतया संयोगादिप्रत्यासन्येव ग्रहादिति भावः । यदा 'तस्रोत्यनन्तरस्रतिरिक्तस्रोति ग्रेषः, तथाच पूर्ववदेव संयोगादिग्राह्य-लिसिति भावः ।

केचिद्भावातीन्त्रियलसित्यनन्तरं दोष इति पद्मध्याहरि।,
तेनाभावातीन्त्रियलेऽपि न कापि चितिरित्यर्थः, 'तस्वासिद्धेः' श्रतीन्त्रियलखचणसिद्धेः, श्रिपि तु प्रकृते श्रतीन्त्रियपदेनेदं विविचतं
तेनाभावातीन्त्रियदार्समवायपदं साध्ये उपात्तं श्रन्यथा स्वसतेन
भट्टनयेऽभावातीन्त्रियलेऽपि न्यायनये तस्वात्यालेन तद्वार्कसमवायपद्गर्भसाध्यमन्यतरासिद्धं स्वादिति वदन्ति।

नन् यदि कार्य्यसामान्यगर्भे साध्यं तदा स्थितिस्थापकेनार्थान्तरा-ग्राङ्का दाइलचणविशेषकार्य्यगर्भे तच्छङ्कापि नेति तथैवानुमानमाइ, 'यदेति श्रदृष्टलस्य धर्मलादेरित्यर्थः, न चादिष्ठपदेनैव तदारित- दाहानुक् लत्वेनादृष्टे साध्याव्यापकत्वात्। श्रयं कर्न नहिसंयागः कार्य्यानुक् लातीन्द्रियधक्षं समवायी जन-कत्वादात्मवत् द्युणुकवच। न चात्मत्वं द्रव्यत्वं वेषाधिः, द्युणुकैकत्व-स्पर्शादी साध्याव्यापकत्वात्। यद्दा प्रति-बन्धकद्यायां प्रत्यक्षसकलदाइ हेतुसमवहिता दाहा-अनका वहिः जनकद्यादृत्तिकार्यानुक् लभावस्त्रधक्षे-भून्योऽजनकत्वात् कुर्छकुठारवत्। यद्दा तथास्त्रो वहिर्दाहजनकद्यादृत्तिदाहानुक् लभावस्त्रधक्षं यून्यः

सिति वाच्यम्। श्रिद्ध ष्टप्याया सम्यद्दित्त लात्म कलात्। न चादृष्टलाभावेन कार्य्य लाभावास्य तद्नु क्रु सिति वाच्यम्। श्रदृष्ट्य
तद्याप्यतया खख्याप्येतर्समवधाने कार्य्याभावयापका भावप्रतियोगित्वल चणकार्य्याभावप्रयोजका भावप्रतियोगित कृष्णानु कृष्ण त्वत्त्वस्य लिति भावः। 'कार्य्यानु कृष्णेति खकार्य्यानु कृष्णेत्यर्यः। 'न चात्मत्वसिति, दा इजनकल कृष्प पच धर्मत्राव च्छित्न साध्य यापक मिति ग्रेषः।
ग्रद्ध साध्य यापक साह, 'द्रय्य लिति, 'द्यणुकेति। न च तिन्तृ ष्ट्येक लादेर तु कृष्ण यो न्द्रिय लाभावात् तत्र साध्य सेव नास्ति क्रयसेतदिति वाच्यम्। धर्मा ग्रस्था विविचति तत्र साध्य सेव नास्ति क्रयसेतव्यस्य स्वाया श्रय लात्म कत्या समवायि द्याणुक माद्य येव तत्र साध्य स्वादिति भावः। नन्तनु कृष्ण यद्य च्छेदकलं तदा दृष्टा ना सिद्धिरय
अनकलं तदा ग्रक्तौ तथा स्थुपग सेऽपिसद्धान्त दत्यु भयसाधारणं तदा इः

दाहाजनकत्वात् दाह्यासंयुक्तवद्भिवत्। अनुकूलत्वच कार्याभावप्रयाजकाभावप्रतियागित्वं कार्ण-तदवच्छे-द्कासाधारणं, हद्दण्डत्वेन कार्णत्वे हद्त्वाभावाद्पि कार्याभावदर्भनादिति। उच्चते। साध्यं विनापि उभयसिन्तप्रतिबन्धकाभावादेव जनकलादि हेतुसम्भ-वात् विपश्चवाधकाभावेनानुमानानामप्रयाजकत्वम्। यदिच सहचारदर्भन-व्यभिचारादर्भनापाध्यनुपलस्भ-माचादेव व्याप्तियहः तदा शक्तिसिद्धानन्तरं तेनैव हेतुना साध्ये श्रक्त्यतिरिक्तत्वप्रश्चेपेण श्रक्त्यतिरिक्त-दा इानुकू लातीन्द्रियधर्मा सिडिः। एवं तत्तद्तिरिक्त-प्रश्चेपात्तेनैव हेतुनानन्ततादृश्यध्यसिश्चिप्रसङ्गः दिती-यादितादशधर्मसिद्धिं विनापि प्रथमानुसितश्रन्तीव जनकत्वाद्यपत्तेने तादशानन्तधर्मसि बिरिति चेत्, इन्तैवं श्रिक्तं विनापि तद्थेसिडेः किं श्रुत्वा। यिंड ईश्वरानन्यवत् न शक्त्यानन्यमित्युक्तम्, तद्वे।धात् कार्यमाचे हि कर्त्रत्वेन कार्यत्वं न त्वीश्वरत्वेन

<sup>&#</sup>x27;त्रमुक् क्लि यथाचेतत् तथोकं। नन्तर्कू कतर्को न प्रयोजकः प्रतिकू कतकां भावस्तु प्रयोजक एव तथाचानन्ततादृ प्रस्तीकार एव प्रतिकू कदित प्रवासोमासु प्रक्तिस्तु सिध्यत्येवेत्यक् चेदी वान्तरसाह,

दिकर्त्वकत्वादिना वा गैरिवात्, घटे त्वार्थः समाजः।
एवमजनकद्शाव्याद्यतत्वेनैव प्रयोजकत्वं, न तु भावसूतत्वेनेति गैरिवात्। अपि च भावकार्य्यमाचस्य समवायिकार्याजन्यत्वेन शक्तोरपि तथात्वात् शक्त्यनुक्तुला
शक्तिरपरा समवायिकार्ये मन्तव्या। एवं सापि समवायिकार्याजन्येति तद्नुकूलशक्तिस्वीकारे शक्त्यनवस्था। किच्च प्रथमानुमानेऽजनकत्वं न स्वरूपायाग्य-

'ऋषि चेति, यद्यपि निमित्तकारणे प्रिक्तरस्थेनेत्यनवस्था तथायेकाधिकरणकालान्तराप्रक्तिरूपानिष्टप्रसञ्जनाय समवायिकारणपयंन्तगनेषणं। यद्यपि प्रामाणिकतयैनमननस्थोद्धतुं प्रकात एव तथायवच्छेदकीस्त्रप्रकानुत्पन्नायां कार्य्याप्रक्तिरूत्यद्यत एनेति प्राक्
प्राक्ष्रक्तिस्त्रप्रकानुत्पन्नायां कार्य्याप्रक्तिरूत्यद्यत एनेति प्राक्
प्राक्ष्रक्तिस्त्रचे प्रक्त्यक्तिसिद्धिरिति मृलस्तप्रथमानुत्पन्तौ
नैकापि स्थान्न वा सहजापि स्थादिति मन्तयं। एतच कार्य्यप्रक्तिपन्ने,
यदिच नित्येव प्रक्तिस्तदा प्रतिनन्धकत्रक्तेरिप दाहापित्तः। न
चोङ्गता सा तदा नेति वाच्यम्। उद्भूतलमपि नित्यं यदि तदेव
प्रक्तिस्थलेऽभिषच्यतां किमन्तर्गङ्गा नित्यप्रक्षेति ध्येयम्। ननु
भावमाचकार्यस्य समनायिकारणजन्यलं न परोसन्यते समनायस्य
भावकार्यस्थापि तथाभावादित्युक्तयुक्तेः स्वसाधादिकलेनातुष्पन्नाह,
'किञ्चेति, यद्यपि दितीयले मानसाधारणमिदं दूषणं तथाण्यजनकल्लगर्भ-तदगर्भांभ्यां कोटिदयं विभच्य प्रथमानुसानपदं प्रथमकोव्य-

त्वम् वह्नो कुठारे च तद्भावात्, किन्तु कार्यानुप-धानम्, तथाच तद्नुपधानद्शायामपि वह्नो श्रक्तः कुठारे तैश्णामिति बाधा दृष्टान्तासिडिश्च लोहविश्रेषा-णामेव सातिशयच्छिदाजनकत्वमिति नातौन्द्रिय-तैश्णामिडिः। श्रियमचतुर्षु बहिरिन्द्रियाप्रत्यश्रत्व-सुपाधिः तुल्ययागक्षेमत्वेऽपि सन्दिग्धोपाधित्वेन दूषक-

नुमानपरलेनोभयपरं द्रष्टयं। यदा वाधात् तच स्फुट एव दोषः किमन्येनेति तदपहारेणेदं प्रथमपदं। यद्यपि चोङ्गतलविभिष्ठा-प्रक्तिरजनकद्यायाटचेरिति पूर्वपचे कण्टकोद्धारः स्फूट एवासि तथापि नित्यानित्यक्तेन पूर्वीक्रोनोङ्गतले मानाभाव दत्यवष्टक्षेन इदसुक्तसिति भावः। त्रतीन्द्रियगर्भे साध्ये वाधोद्धारं प्रागुक्तं दूषयति, 'लौहेति। ननु जातिविभेषोऽपि स्फुट इति कार्य-विभेषव्यक्षातया कार्य्यविभेषोत्नेयलात् भक्तेरकच्छ एव स इति विनिगमकाभावः यतस्तद्दोषसुपेच्य तदनुमानमियमं, प्रथमाग्रिम-चतुष्के दोषान्तरमाह, 'श्रिग्रिमेति, श्रव प्रथमदये चर्से च कार्थ-पदं साधासं यदि विज्ञकार्यपरं तदा स्थितिस्थापकवित पार्थिवे साधासत्तेन साधवापकलमसीतानेनापार्थिवपचधर्माव च्छिनसाध-व्यापकलाभिसन्धानेन वा चतुर्वित्युक्तं, ऋन्यथा प्राखादौ यथाश्रुते साध्याव्यापकलस्य तत्र चिम्वापत्तेरित्यवधेयम्। ननु प्रयोजकलेनैव तुख्ययोगचेमलमन्यथा तर्कसले चोपाधिमन्दे हानवका प्रादित्यप्रयो-जकलस्य प्राक्षब्दतोऽस्द्रावनेनार्थाचित्रपुनक्कमिति तदित्यतुस्यन् त्वात्। श्रिप च जनकत्वस्य केवलान्वियत्वेन व्यतिरेकाप्रसिद्धा नान्वय-व्यतिरेकी। न च जनकत्वाभावस्य श्रकावेव प्रसिद्धिः, श्रन्थोन्याश्रयात्। न च गुरुवचनपरस्परात एव वाक्यार्थतया तिसिद्धिः, त्वन्वये सिद्धार्थस्याप्रमाणत्वात्। न च पराई सङ्ख्यायां साध्यजनकत्व-व्यतिरेक्योः प्रसिद्धिः, श्रप्रत्यक्षायाः श्रब्दैकवेद्यायाः तस्याः
प्रत्यक्षेण साध्य-हेतुव्यतिरेक्योर्यहीतुमश्रकात्वात्। एतेन

दोषान्तरसाह, 'श्रिप चेति, 'श्रप्रत्यचाया इति। न चाप्रत्यचतया प्रत्यचतोऽन्वयादिसां ग्रह्यतां सानान्तरेणैव ग्रह्यतासिति वाच्यम्। सानान्तरं हि न ग्रव्दः सिद्धार्थानुसानसिप ग्रिक्तग्राहकानुसानस्य जनकलाभाव एव पर्य्यवसानात्। न हि जनकलाभावसन्तरेण कार्व्यानुकूलातीन्त्र्याभावानुसानं, जनकलसन्ते तस्यावस्यकलात्। न च तदनुसानं साध्य-साधनाभावव्याप्तिग्रहमन्तरेण। न च सङ्ग्रहस्तदुभय-व्यतिरेकप्रसिद्धं विना, तदुभयाभावस्य साध्य-साधन एवेति साध्य-साधनव्याप्तिग्रहे तदभावव्याप्तिधीः तस्यां च सत्यां तदुभयव्याप्तिधी-रन्थोन्याश्रय इति भावः। एतेन जनकलाभाव श्राकाग्रपरिमाणादी प्रसिद्धं इति यत् केनाप्युक्तं तदिप प्रत्युक्तम्। न हि तदिरदः कापि प्रत्यचे, तस्य स्वप्रत्यचाजनकलिनयम।दित्यतीन्त्र्य एव वाच्यः तचैवसेवान्योन्याश्रयसन्तादिति। 'एतेन पण्डेति, न च परार्द्धसङ्खा-पण्डापूर्वयोः स्वलध्यंसजनकलादेव नाजनकलिमित वाच्यम्। तन्मते ध्रंसस्थाधिकरणादिक्ष्पतया तेषां तच्चन्यलादिति भावः।

पण्डापूर्वेऽपि तिसिंडिरपास्ता। स्यादेतत् तृणारिणमणीनां वही कारणत्वादेकशक्तिमत्त्वमुपेयम् एकजातीयकार्ये एकजातीयकारणत्विनयमात्। वह्यवान्तरजातीये तेषां प्रत्येकं कारणत्विमिति चेत्। न।
वह्निजातीयस्याकस्मिकतापत्तेः कारणगतैकरूपमपद्दाय
कार्यगतबहुतर्रूपकल्पने गैं।र्वात्। तृणारिणमण्डिपभववहिषु श्रवान्तर्जातेरनुपलक्षवाधितत्वाच।
यच च तत्तिद्यनप्रयोज्यं प्रदीप-दाह्दह्नादी वैजात्यमनुसूयते तच कार्णेष्ठेकशक्तिमत्त्वप्रिप नास्ति।

ननु मा भूत् केवलान्यितयोक्तानुभाषनं मिक्तिषाधनं किन्तु ल्यादिखलेऽवच्छेदकलेन मिक्तिषिद्यनन्तरं विक्तिनिष्ठदाहादिकारणतावच्छेदको धर्मः मिक्तः कारणतावच्छेदकलात् ल्यानिष्ठतादृभधर्मविद्यानुमानात् मिक्तः षिद्योदित्यभिषन्धिना ल्यादिमिक्तं वाधयित, 'खादेतदिति। ननु ल्यादिनिष्ठका मिक्तदा यदि वा नित्या भ्रनित्यले गौरववेपरीत्यं नित्यता च न सभवत्येव प्रामुक्तविद्याखर्षादाह, 'ल्योति, तथाच प्रतियक्तिमिक्तिकारेऽपि न दोषः प्रामाणिकलाद्गौरवस्थेति भावः।

ननु कार्य्यवैजात्यमेकच कार्णभेदेन क्रुप्तमित्यत श्राह, 'प्रदीपेति, तचानुपलिधवाध एव नासीति भावः। ननु किञ्च गामय-रिश्वकप्रभवरिश्वकादिषु वैजात्यकल्पने तत्रभवदृश्चिकेष्वपि वैजात्यं कल्पामेवं तत्रभव-तत्र-भवेषपीति वैजात्यानन्त्यं विजातीयकारणानां विजा-तीयकार्थ्यजनकत्वनियमात्। न च तयाने कोष्टश्चिकः, बुडिव्यपदेशयारिवश्रेषात्। यदि विजातौयेषेककार्य-गितिसमवायान्त कार्य्यविश्रेषात्कार्णविश्रेषः तद्भावा-त्तद्भावः काष्यनुमीयेत, तद्भावेऽपि तज्जातीय-श्रितम ताऽन्यसाद्पि तदुत्यतिसस्भवादिति चेत्,वह्नि-पृथिकादावेवमेतत्। निरूपितनियतवद्भादिकारणक-भूमादी कुता न तद्नुमानम्। अन्यथा कार्य्यवैजात्ये-ऽपि तृणस्य विज्ञिविश्रेष इव विज्ञिलेन धूमविश्रेष एव कार्णत्वं न तु धूममाने। तृणाद्प्रिभवत्वयहानन्तरं यह्मवान्तरजातेर्यद्दहि-तदत्यजन्यत्वज्ञानानन्तरं धू-आवान्तरजातियहें। अविष्यतीत्यप्याश्रङ्खीत। बाधकां विना धूमत्वेन वज्ञिकार्यतेति चेत्, तर्हि बाधकं विना धूमं प्रति विज्ञिलेन कारणतेत्यपि तुल्यम्।

यत्तु त्यालेन कार्यालयहस्योपजीव्यलात्तद्रसार्थं वही जातिविश्रेष एव कल्पात इति, तन, वहिलेन कार्यालयहात्तद्रसार्थं तृयादी शक्तिकल्पनीचित्यात्।

कारणयञ्जीव जातिः कार्ये दत्यक्चेदीषान्तरमाष्ठ, 'किञ्चेति।

यया चान्वय-व्यतिरेकाभ्यां तृण-फुल्कार्याः परस्पर-सहकारित्वं तथैव तच्छत्त्योरिप परस्परसहकारित्वेन वद्मानुकूलत्वं तथैव कार्य्यदर्भनात्। एवं तृणारिण-मणि-फूल्कार-निर्मन्थन-तरिणिकिरणानां वद्मानुकूल-श्रातिमच्चेन कारणत्वेऽिप फूल्कारेण तृणादेव निर्मन्थने-नारणेरेव प्रतिफिलततरिणिकरणैमेणेरेवामुग्यित्तने तु मणि-फूल्कारादिभ्यः, मणि-फूल्कारश्रत्योः परस्पर-सहकारित्वविरहात्।

यतु तृण-फूलारादिस्तोमचये विभिष्टे श्रांतिरिति, तन, तृणलेन यहीतकार्णताभङ्गप्रसङ्गादिति उच्चते, तृणार्णि-मणि-फूलारादिव्यत्तीनामानन्धेन प्रतिव्य-

'तथैव तच्छक्कोरपीति। नन्वेककार्यकारणतावच्छेदकावच्छिकानां परस्परसम्बन्ननं कार्यजनने तन्त्रं तथाच विक्किनां प्रति कार्यजनकतावच्छेदिका या प्रक्तिसदवच्छिक्तसम्बन्ननं हण-फूल्कार-हणार्ण्येव परिणमित नैवं सकारिनियमः स हि फन्नविरोधेन निवंहित स च कार्यतावच्छेदकभेद इति सहकारिनियमादेव कार्यवैज्ञात्यं। नन्वेकप्रक्तिमन्नं जनकस्रोति, मैवं, हणादीनां विक्विन्ताविच्छन्नं प्रत्येकप्रक्तिमन्नेन फूल्कारादीनां हणजन्यविक्विनायव-चिक्कं प्रत्येकप्रक्तिमन्नेन पूल्कारादीनां हणजन्यविक्विनायव-चिक्कं प्रत्येकप्रक्तिमन्नेन प्रक्तिसिद्धि-सहकारिनियमयोर्दयोरप्यु-प्रक्तिरिति भावः।

एकदेशिमतं निर्खति, 'यत्निति, 'प्रतियकौति। ननु नित्यता-

तिभावहेतुजनितानन्तशितस्वीकारे गैरिवम् तावद्-नन्तव्यक्तिजन्यानन्तविद्यितिषु जातिकस्पने साघव-मिति तदेव कस्पाते। न च जाता याग्यानुपस्विध-बाधः, गामय-दृश्चिक प्रभवदृश्चिकयारीयनीस्तव-कपि-सत्वव्यङ्ग्ववैजात्यस्य प्रत्यक्षसिद्वत्वात्। तृग्जन्यनाना-विद्वयितिषु तृगजन्यत्वज्ञानानन्तरं भणिजन्यव्या-दृत्तानुगतबुद्धिरस्ति जातिविषया। तृग्जन्यत्वेनापा-धिना सेति चेत्। न। बाधकं विनानुगतबुद्देस्तद्यञ्च-जातिविषयत्वनियमात्।

पचे न गौरविमदिमिति नित्येव सास्त । न च प्रतिवन्धेऽपि

हणाद्दाचापच्याऽनित्यलं वाच्यमिति वाच्यम् । हणकारणतासुपजीव्य प्रतिवन्धकच्यनेत्युपजीव्यप्रथमकृप्तनित्यक्षकौ सत्यामि प्रतिबन्धे फलाद्र्यनेन तद्गतोङ्गतलादिकच्यनात् । न द्युत्तरकालीनोपजीवकानित्यधर्मान्तरकच्यनयेवान्यथासिद्धिक्पजीव्यां प्रथमकृप्तां प्रक्तिमपवद्तीति । मैवम् । प्रक्तिद्युपजीव्या प्रतिवन्धककच्यने न तु
तिव्यत्यक्षमि, तत्कच्यनां विनापि प्रतिवन्धदिकच्यनादिति
भावः । 'जातीति, न च कारण एवेका जातिः कच्यतामिति
वाच्यम् । प्रिलालादिना सद्धरप्रमङ्गात् दति भावः । उक्तयुक्ता
प्रमाणान्तरवलादेवातिरिक्तजातिसिद्धौ तद्वच्छेदकलकच्यनात् तद्एत्तौ च मण्जिन्यव्याद्यत्तपूत्कारजन्यललच्चणानुगतवुद्धिरित्यर्थः,
'बाधकमिति, पूत्कारस्य विझ्लाविच्छन्नं प्रत्येव जनकले प्रागुक्त-

न च गोमय-विश्वनप्रभववश्विनप्रस्परायामनन्गतनात्यापितः, गोमयजन्यवश्विनप्रभववश्विनेषु वश्व-नप्रभवत्वजातेः सत्त्वात्। विद्वमाचे च दाहस्पर्भवान-वयवस्तत्संयागः सेवनादिश्व कार्णाणि। न च तृणा-दिकं विनापि तदुत्पत्तिप्रसङ्गः, विश्रेषसामग्रीमादा-

युत्र्या मणिसमवधानेऽपि कार्य्यापत्तिः त्याजन्यलेन जनकले गौरव-मेवेति फूल्कार्जन्यताग्राइकमेव लाघवसहक्षतमवान्तरजातिं कल्प-यति सैव फूत्कारजन्यतावच्छेदिका त्याजन्यतावच्छेदकलेन क्रुप्तानु-गतधीकारणं न द्वकोपाधेरकताघवेन जातेरावश्यकतया उपाधे-स्तायतीतावतन्त्रलादिति भावः। एतेनेदमपि निरसं कार्य्यताव-च्छेदकाननुगमसादोषतया तत्तदक्तिलमेवावच्छेदकमसु किमनु-गमेनोपाधिना जात्या वेति खाघववखादेव वाधकाभावेन काला-न्तरजातिमत्ताच । त्रतएव तत्तद्रव्यध्वंसादौ कार्व्येऽतुगतसमवा-व्यादिनाग्रजन्ये तत्तद्वातिलमेवावच्हेदकमिति सिद्धान्तस्तवावान्तर-जातिर्भवति । तद्यं संचिप्तविभागो यत्र जातिः प्रिमता यत्र वा लाघवेन कल्पमानायां वाधकाभावस्त्रचोभयत्रावान्तरजातिरवच्छे-दिका श्रन्यचानतुगती धर्म द्रत्यवधेयं। 'गोमयजन्येति, कार्यवैजा-त्येन विजातीयकारणकच्यनं न तु कारणवेजात्येन विजातीयकार्य-कल्पनिमिति भावः। न हि विक्रमाचल्याकस्मिकलं, प्रागुकं तद्-द्धर्ति, 'विक्रमाच इति, हणक्ष्पादौ प्रसिद्धं तदभावस मणिजन्ये सुग्रह द्ति तदवच्चेदेन मणिजन्यलं ग्राह्मिति हेलन्तरमाह, येव सामान्यसामग्रा जनकलात्। ननु तृणार्णि-मणीनां वही कारणत्वयहे शक्ति-वैजात्ययार्न्यतर-कल्पनं तद्यहस्र नान्वय-व्यतिरेकाभ्यां व्यक्षिचारात्। अयारणि-मण्यभाववति स्तोमविश्रेषे तृणं विना विह्न-व्यतिरेकः तृणान्वये वहिरित्यन्वय-व्यतिरेकाभ्यां तचैव स्तोमे तद्तर्सकाचेतुसमवधाने(१) तृखान्वयेऽवध्यं विष्टिति नियतान्वयेन रासभादिव्यारलेन तृणा-दिकार्णताग्रह इति चेत्। न। तृणं विनापि वहि-रिति ज्ञाने सति विज्ञिनियतपर्ववित्तित्वस्य कार्णत्वस्य बहीतमश्रवातात तथाजन्ये वहीं संगेः कार्यत्व-यह इति चेत्। न। व्यभिचारेण वही तृणजन्यत्वायहे तद्जन्यत्वस्याप्ययहात् वद्विमाचस्यैव तद्जन्यत्वाच । न च मर्याजन्यत्वेन त्रगजन्यत्यप्रः, धन्योऽन्याश्र-यात्। यम् यच कार्णताग्राइकं नास्ति तच व्यभि-

'वहीति, व्यभिचारेण त्रणाजन्यलं ग्राह्यमिति विक्रिलाविक्छन्नं प्रत्येव भणिजन्यलग्रहो वाच्यः स च न सम्भवित व्यभिचारादेवेति भावः। नतु त्रणस्य विश्रेषं प्रति न व्यभिचार दति विश्रेषमाश्रद्ध्यं तिन्निषेधिति, 'न चेति।

<sup>(</sup>१) तदितरहेतुसक्तलसमनधान इति ख॰।

चारस्तद्रहपरिपन्थीति। तन। अवाधितनियतपूर्व-वर्त्तित्वाभावग्रहे तद्रहस्यासभावात् अभावप्रमायां भावज्ञानानुद्यादिति उच्यते। उक्तग्राहकैर्विह्निष्ठ-कार्य्यतानिरूपितकारणतावच्छेदकरूपवच्चं त्रणस्य त-णनिष्ठकारणतानिरूपितकार्यतावच्छेदेकरूपवच्चं वद्धे-वा अकार्य्याकारणव्यादत्तं रूपं परिच्छिद्यते न तु त्रणत्वेन कारणत्वं वह्नित्वेन कार्यत्वं वा, तच्चोभयथापि सस्भवति वह्नित्वेन कार्यत्या तदनुकूच्यक्तियागित्वेन च (१)त्रणादीनां कारणतया वह्नित्वावान्तर्जाति-

'छक्तेति, श्रन्यय-यितरेको दो नियतान्यस्वेकद्दति निलाद्-बद्धवचननिर्देगः । 'श्रकार्य्याकार्णेति कार्य-कार्णभाव-द्रत्यर्थः। न च उक्तयभिचार्ज्ञाने जाते कथमयभिचार्क्ष्पनियमगर्भ-हेतुताग्रह द्दति वाच्यम् । समानप्रकारकविरोधिज्ञानस्येव प्र-तिबन्धकतया व्रण्लावच्छित्वस्य विज्ञज्यलावच्छित्वहेतुतामायाति विज्ञलाश्रये व्रण्लाश्रययभिचाराग्रहणात् व्रणं विज्ञजनकमिति तदाश्रययोर्हेतु-हेतुमङ्गावग्रहस्य स्थादेव गङ्गास्नानं विना श्रश्वमे-धात्स्वर्गद्दति जानतः "स्वर्गजनकं गङ्गास्नानमिति श्रुतिवाक्य-जन्यज्ञानवतः, श्रत एवाह न व्रण्लेन हेतुलं विज्ञिलेन कार्यलं

<sup>(</sup>१) तदनुकू जश्तिमत्त्वेनेति ख॰।

विश्वेषेण कार्यतया वा तच विनिगमकमुक्तमेव।
श्रिष तृणारिण-मणीनामभावचये न कार्य श्रभावचयाभावे कार्यभिति श्रन्वय-व्यतिरेकाभ्यामभावचयाभावत्वेन तृणादीनां कारणत्वमिति न व्यभिचारः श्रभावाभावस्य (१) भावपर्यवसन्तत्वादिति चेत्,
श्रभावचयाभावः किं तृणाद्मित्येकव्यापकाऽन्य एव (१)
उत तृणाद्मित्येकमेव, श्राचेऽभावस्य कारणत्वभिति

वेव्यन्यथा कार्य-कारणभावाग्रहेण हेतुलं कार्यलं वेति सामान्यत-एव प्रतिषेधेत । न चोक्तज्ञानस्य हेतु-हेतुमङ्गाविषयलं श्रनुभव-विरुद्धिमित वाच्यम् । व्यणिष्ठकारणतानिरुपितकार्य्यताश्रयलादे-देव कार्य्यकारणभावलात् । न च कार्य्यतावच्छेदकलज्ञानं कार्य-ताविषयसेव नेति वाच्यम् । तदवच्छेदकलस्य तदाश्रयमाच्यक्ति-लार्थकलात् कार्य्यतावच्छेदकलविषयले कार्य्यताश्रयलविषयलिय-मात् । न चैवं व्यणिष्ठकारणताप्रतियोगिककार्य्यताश्रयलं ग्रज्ञत-दृत्येव क्रियतां, श्रियमविनिगमकगवेषणस्य सामान्यतोऽवच्छेदकलग्रहं विनानुपपत्तेः सामान्यतोदृष्टावतारे स्रत्येव परिग्रेषावतारादिति भावः। 'किं व्यादीति श्रभावचयप्रतियोगिकव्यासच्ययक्तिप्रति-

<sup>(</sup>१) खभावाभावलखेति ख॰।

<sup>(</sup>२) निं ह्यादिप्रखेनवापकाऽप्येक रवेति ख॰।

किमायातं तृणादिकार्णत्वे। दितीये तृणस्य नार्णि-मण्यभावाभावत्वं तदुभयत्वापत्तेः। एतेनाभावचये न कार्यं तदभावे कार्यमित्यन्वय-व्यतिरेकाभ्यां तृणादि-प्रत्येकस्य कार्यालयह इति परास्तम्। स्यादेतत्, मा अूत्सइजशक्तिराधेयशक्तिस्तु स्थात्, तथाहि बीहीन् प्रोश्वतीत्वन नालान्तरकार्यानुकुले।ऽतीन्द्रियाऽतिभयः प्रोक्षणजन्योऽस्तीत्युभयवादिसिडम्। स नीहिसम-वेता न वेति संशये बीहिनिष्ठ एव वाच्यः कथ-मन्यया प्रोक्षितानामेव तेषां कालान्तरेऽवघातादौ योगिताक इत्यर्थः, 'नार्णीति सकलसाधार्णेकानुगतधर्माभावात प्रत्येकपर्यवसाने स एव दोषः द्रत्यर्थः, पूर्वमन्वययितिरेकावच्छेदक-धर्मणैव तेनैकलिमत्युक्तं ददानीन्तनरूपेणान्वयाद्यनुविधानं कार-णताद्यालादिनेति विशेष इति भावः। वस्तुतस्वेवमनुगतधर्मण जनकले फूत्कारेण लणादेरेवेत्यादिसहकारिनियमानुपपत्तिः ऋज-न्यजातीयखरूपयोग्यतावच्छेदक्समनधानेनैव फलोत्पत्तिः। न च ल्एजन्यवज्ञी फूत्कारो जनक इति वाच्यम्। गौरवेण जातौ स्मावन्यासुपाधेरनवच्छेदकलात्। तस्नात् फलविरोधमन्तरेण सह-कारिनियमानुपपत्तिः स एव त्रणादीनामन्येान्यविजातीयं जनकल-माचिपति तच जनकवैजात्यमिति नेच्छानुगतं इतुतावच्छेदकं। श्रत एव त्रणाद्यन्यान्यलेनायनुगतेन जनकलमपास्त्रमिति सङ्घोपः। जभयसिद्धतामेव व्यवस्थापयति, 'कथमिति, तदेवासिद्धमित्याग्रङ्कते, विनियागः, न च मन्त्राद्सिइक्षतत्वमेव ब्रीइिषु विशेषः, तेषां चिर्ध्वस्तलात्। ननु कथं प्रोक्षित-स्यैवावघातादावन्वयः " त्रीहीनवहन्तीति श्रुतेस्तन्ता-वान्वयेऽष्युपपत्तेः। ऋय " ब्रीहिभिर्यनेत " " ब्रीहीन् प्रोक्षति " "वीहीनवहन्ति" "पुराडाग्रीर्थनेतत्यव यथा पुराडाग्रे प्रक्रत्यपेश्चायामवहतत्री ही गामवयवा-नुरित्तदारान्वयः प्रोक्षणे च यागार्थसुपात्तवीहिणां तथावघाते त्रीस्थाकाङ्कायां प्रोक्षितानामेवान्वयः बा-धकां विना शब्दानां सिनिहितविश्रेषपरत्वनियमात्, व्यक्तिवचनानां सिनिहितविशेषपरत्वीमिति न्यायात्, अन्यया प्रकर्णादिसनिहितत्यागे तदन्यसनिधिक-स्पने गार्विमिति चेत्। न। तर्ह्योकस्य दयं यच प्रोक्षणं तचावघाता न तु प्रोक्षणविशिष्टे यच रूपं तच रस इतिवत्, तथाच प्रोक्षणस्य भव्देन काला-'निचिति, ननु प्रोचिता इत्यत्र प्रोचणध्यंषस्य प्रतीतेः किं प्रोचण-धंसजनकतायां तात्पर्यमथवा पूर्ववर्त्तिता प्रोचणखेति सन्देचे विनि-गमकमनुसानमाह, 'प्रोचणखेति। न च घंभहेतुतावादिनसदर्थसुपा-दीयमानलमसिद्धमिति वाच्यम्। तद्र्यसुपादीयमानलेन विधीय-मानलस्य विवचितलात् उपादानपदस्य विधिवचनलात् तथाच तत्क्वयन्ताप्रवृत्तविधिप्रतिपाद्यलादिति पर्यवसितं। श्रस्ति च "बीहि-भियंजेतेति श्रुत्यनन्तरं कथमेतदित्याकाङ्कायामवहन्तीतितत्कथ- न्तरकार्यजनकलाबाधनात् कथं तिव्वविद्यर्थमित-श्यकस्पनम्। "प्रोक्षिता बीह्योऽवघाताय कस्पन्ते" इति वाक्यभेषात्योश्चणविभिष्टस्यावघाते कारणतावे।ध-इति चेत्, ऋलु तावदेवं, तथापि प्रोक्षिता इत्यच सूते क्तानुशासनाद्तीतप्रोक्षणे बीचाववघातान्वयः, तथाचावघाते प्रीक्षणध्वंसः कार्णं न तु प्रीक्षणिन-ति। मैवम्। प्रोक्षणभवघातजनकम् प्रमाणतस्तद्-र्थमुपादीयमानत्वात् अवघाते बीह्वत्। न चासि-**डिः, अप्रोक्षितेऽवघाताभावादवश्यमवघातार्थं** प्रोक्ष-गोपादानात्। न च व्यापारं विना तथा सम्भवति। न च प्रोक्षणध्वंस एव व्यापारः, प्रतियागिनाऽहेतु-त्वापातात्। ऋन्यया यागादाविप तथा स्यात्। फलस्य च नियतसमयात्पत्तिकत्वमपूर्ववत् स्वभावा-देव भविष्यति। न च प्रोक्षगोपचिक्षता वी हयस्तथा,

न्तायां प्रोचणविधिप्रवृत्तिसाथा ही दसेव विनिगमकं वाक्य प्रेषस्य पूर्वभावबोधन दति आवः। वस्तुतस्तु प्रोचतीतिविधिना प्रोचण-हेतुताप्रतीतेः वाक्य प्रेषादिप तद्भेतुलं प्रतीयते न ध्वंसस्येति न हेलसिद्धिरिति भावः। 'प्रतियोगिन दति, यथा चैतत्त्रया वस्त्यते।

<sup>(</sup>१) यागादेरपौति ख॰।

निरन्वयध्यस्तलेने।पलश्चणस्या हेतुत्वात्, कुरुणा श्चेनमिन्य तु कुरुज्ञानस्येतर्व्याद्यस्थेनव्यवहार्जनकत्वं न तु कुरोः। अन्यया यागे।पलश्चिता यज्जैव स्वर्गं फलिन्यित किमपूर्वेण। न च देवद्त्ताद्यशरीरं देवद्त्तिविश्चिषुण्जन्यम् जन्यत्वे सित तङ्गोगसाधनत्वात् तन्निः स्थितअग्वदिति तिसिहिः, जन्यान्तरीयेरदृष्टजनकत्वा-स्थितअग्वदिति तिसिहिः, जन्यान्तरीयेरदृष्टजनकत्वा-स्थितअग्वदिति तिसिहिः, जन्यान्तरीयेरदृष्टजनकत्वा-स्थितअग्वदिति तिसिहः, जन्यान्तरीयेरदृष्टजनकत्वा-स्थितक्षाने प्रयत्वेः सिद्यसाधनात्, तस्मात्योश्चणाद्या भावभूतमित्रश्यं जनयन्त एव कालान्तरभावि-कार्यजनकाः प्रमाणतत्त्तद्यं मुपादीयमानत्वात् यागिनिकत्सावत्, स चातिश्यया लाघवात् फलसमानाधि-करण दति वीहिनिष्ठ एव तेन तत्समवहितत्वं वीहेः साक्षात्सबन्धात् पुरुषनिष्ठत्वे च वीहिणा साक्षात्सबन्धात् स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने साक्षात्सबन्धात् पुरुषणनिष्ठत्वे च वीहिणा साक्षात्सबन्धात् स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने साक्षात्सबन्धाः स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने साक्षात्सबन्धात् स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने साक्षात्सवन्ति स्वर्णने साक्षात्सवन्ति स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने साक्षात्सवन्ति स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने साक्षात्सवन्ति स्वर्णने स्वर्यस्वर्णने स्वर्णने स्वर्णने स्वर्यस

<sup>&#</sup>x27;श्राचिति प्रायेणायवहितकालहत्तीत्यर्थः, 'भोगेति। यद्यपि ज्ञानजनक्तलखेव सामर्थ्यं यर्थविग्रेषणता तथापि किस्तुखी किस्तुद्धिन्
त्यादिवैचित्र्यानुपपत्तिरदृष्टं विनेति तर्कसूचनाय विग्रेषणोपादानं,
तिश्विमत्तेत्युपलचणं तङ्कोगसाधनेत्यपि विग्रेषणं द्रष्ट्यं, श्रन्यथा
साधनवैकल्यापत्तेरिति। 'भावस्तिमिति, श्रवातिग्रयग्राहकमेवोक्तयुक्तवष्टस्नेन भावस्ते पर्यवस्थित। यदा तथैव साध्यं कर्त्तव्यं यथाच न
साध्ये वर्षविग्रेषणता तथोक्तमधस्तादिति। 'फलेति फलोपपादकस्थ
फलसामानाधिकर्ष्यौचित्यादित्यर्थः। ननु लाघवं न विनिगमकं

न्धाभावात् परम्परासम्बन्धे गौरवात् न साम्राद्बी हि समहितत्वं स्यात । किन्च या यहतफलार्थितया क्रियते स वाधकं विना तद्गतमेव तद्नुकूलमतिश्यं जन-यति यथा याग-चिकितसे। अय प्रोक्षणं पुरुषसम-वेतातिशयजनकं कालान्तरभाविकार्यजनकत्वे सति विहितत्वात् यागवत् अन्यथा विधिविरेाधादिति चेत्। न। क्रषि-चिकित्सादिना व्यभिचारात् अप्रया-जकत्वाच तेन विनापि विधिसस्भवात्। स च प्रति-ब्री हि नानैव। न चैवमेनब्री हिनाभे फलानुद्यस्ता-वत्संस्काराणामभावादिति वाच्यम्। संस्कारत्वेन प्रया-जकत्वे कि चित्समवधानेऽपि द्राडादिवत्कार्यसम्भाषात्। श्रक्तु वा सक्तलवी हिनिष्ठ एक एव। न चैकवी हि-नाभ्रे तन्त्राभापत्तिः, किञ्चिदाश्रयनाभस्य रक्षादाविव

उभयपचसत्तात् यथा पालसामानाधिकरण्णे प्राक्तौ लाघवं तथैकलेनापूर्व दत्यखरसादाइ, 'किञ्चेति, प्रोचणं त्रीहिसमवेतातिप्रयजनकं
तिन्नष्ठपालान्तितया कियमाणलादित्यवष्टकोन प्रक्तिसाधकस्य बलवलादिति भावः। उक्तानुमाने सन्त्रतिपचं प्रक्षते, 'त्रथेति, 'व्यभिचारादिति तथाचासन्त्रतिपचितसुक्तानुमानमेव विनिगमकमित्यर्थः,
सामानाधिकरण्यलाघवानादरे विनिगमनार्थापन्यस्तानुमानमेवाप्रयोजकमिति लाघवमेव विनिगमकं वाच्यं तच्चैकलपचे सामानाधि-

कार्यानाश्चलत्वादिति। उच्यते। अतिश्ययग्राहक-मानास्वाध्यसहक्षतात् स एक एव सिध्यति न नाना पुरुषनिष्ठश्च तथा हि प्रोक्षणमपूर्वजनकं दृष्टदाराभावे सति कालान्तरभाविफलजनकत्या विहितत्वात् याग-तद्क्षवत् दृष्ट्यादौ दृष्टदारसम्भवात् न व्यभिचारा न वाऽप्रयोजकत्वम्।याग-दान-होमादि-तद्क्षानामपूर्व-जनकत्वे दृष्टदाराभावे सति कालान्तरभाविकार्यज-जकत्या विहितत्वस्यैव प्रयोजकत्वाद्न्यस्याननुगमात्। न च यो यहत्रफलार्थितया क्रियते स वाधकं विना

कर खुखापि ताव निष्ठनानालेन गुरूलात् श्रनुमानान्तरोप हुम्भा चेत्य भिषन्थायापूर्वं साध्यति । श्रतीतप्रकारार्धमनुमानमाह, 'श्रपूवित, 'श्रपूर्वजनकं' श्रवघातानुकूलापूर्वजनकिमत्यर्थः, तेन नियसापूर्वजनकतायास्त्रेनाभ्युपगमान्न सिद्धसाधनिमिति भावः । 'हृष्टेति
व्याप्तिः, हृष्टद्वाराभावे कालान्तरभावि यत्कार्यानुकूलतया यदिहितं तत्त्तदकूलापूर्वजनकिमिति सामान्यसुखी दृष्ट्या, श्रयंसु 'हृष्टद्वाराभावे सतीत्यस्थाहृष्टान्यद्वाराभावे सतीति, प्रायस्थित्ते व्यभिचारवार्णाय 'कालान्तरित्यादि । न चैवं 'विहितत्वादित्यधिकं,
साध्यनिष्ठापूर्वपदस्य धर्मपरतया निषद्धकर्मणि व्यभिचारवार्णाय
तदुपादानादिति । 'क्रव्यादाविति, यद्यपि विहितत्वाभावेनेव न तत्र
व्यभिचारः तथापि प्रत्येकवर्णापायविभागविधिना वैद्यस्य क्रिवि-

तहतमेव तद्नुक्तलं फलं जनयतीति नियमः, श्रमुबधमुहिश्य प्रवित्ति श्येनयागादी व्यभिचारात् विपश्चे बाधकाभावाच । नापि यदुहेश्रेन यत् क्रियते न तत् तच
भाविकार्यानुक्तलातिश्यजनकमिति नियमः, इविल्यागादिभिर्व्यभिचारात् । ननु प्रोक्षितवीहिणा श्रहष्टस्य
जनितत्वादिष्टिष दव न तस्य पुनक्पयागान्तरं स्यात्

धानात् विहितपद्ख वज्जवद्निष्टाजनकपर्लादा कथादौ विहि-तलगर्भहेतुगमनं द्रष्ट्यं। 'नियम इति, तथाच तदवष्टमात् प्रोचणं ब्रीहिनिष्टातिग्रयजनकं ब्रीहिनिष्टकालान्तरभाविपलार्थितया क्रिय-माणलादित्यनुमानात् सत्प्रतिपच इति भावः। 'प्रच्वधिमिति, एतच तन्मते ऋस्रान्मते फलोपपादकमपूर्वं फलाश्रय एव कल्प्यत इत्यये वच्चमाण्युक्ता गयाश्राद्धापूर्वस्य पितरीव खेनापूर्वस्य प्रवृनिष्ठलसेव, श्रत एव पञ्चमटीकापि दममर्थे सिद्धवदाह, परसतेऽपूर्वे वाच्यं श्रतो विधिप्रत्ययवाच्यस्य कार्यस्य कर्चन्वितत्यैव प्रतीतेः क्षतिसमानाधि-कर्णमेवापूर्व, न हि खर्गकामो यजेतेत्यत्र यागविषयंकं कार्यमि-त्यन्ये कर्त्तर्याखातवाच्यमञ्चान्वयः, भावनान्वयिनैव तदन्वयादिति, खर्गकामो यागविषयककार्यवानित्येव सर्वचान्वय दत्यसापूर्वाश्रयल-मग्रेऽपि द्व्यान्यमिति तनातेनेदसुत्तं, श्रसानाते दोषमाइ, 'विपच-इति। न च फलसामानाधिकरत्वलाघवमेव विपचवाधकमिति वाच्यं। नानालगौरवेण तस्नाघवानादरलखोक्तलादिति भावः। 'यदुद्गेनेति था क्रिया यदिषया तिन्नष्ठफलातुकूलातिग्रयजननीत्यर्थः। 'वर्हिष्-

विनियुक्तविनिधागविराधात् उपयागे वा तज्जातीया-न्तरमप्युपादीयेताविभेषात्। न। "ब्रीहीनवहन्तीत्य-चोक्तन्यायेन प्रोक्षितस्यैव बीहेरन्वयात् विधेर्दुर्जङ्घ-त्वात् यथा वर्ष्टिस्तुगोति वर्ष्टिष इविरासाद्यतीत्यन। यदा विचिचाः संस्काराः केचिद्देश्यसहकारिण एवा-श्रिमकार्यकारियाः यथाभिचारसंस्कारा यं देहमुद्दिश्य प्रयुक्तः(१) तद्पेशं एव तत्सम्बद्धस्यैव दुःखं जनयति, तथा प्रोक्षणसंस्कारा अपि उद्देश्यवीहिसहकता एवायिम-कार्य्यकर्त्तारः। यथा कारीरीजनितसंस्काराधारपुरुष-संयागाज्ञलमुचामदष्टसमवधानं तथा प्रोक्षणजन्या-दृष्टवदात्मसंयागात् बीहीणामुत्तरिक्रयाविश्रेषाः कर्त्ट-कर्मसाधनवैगुग्यात् फलाभावस्तुन्य एव त्रागमिकत्वात् चार्डा नादिस्पर्भस्या हवनीयादिसंस्कारना शकत्वश्रुते-र्व्यधिकरणस्याप्यपूर्वनाशकत्वम् । धर्मानाश्रे नाशापार्गमनवत् निषिडकीर्तनवच । किच्च प्रोश्च-

द्रवेति वर्हिर्यागस्रेत्यर्थः, यदा वर्हिषो याग द्रवेति यतिरेकदृष्टान्तः, तेन यथा वर्हिस्तृणोति वर्हिषि हविरासादयतौतिग्रब्दवसात् तत्र विनियुक्तस्थापि विनियोगः तथात्र न पुनरूपयोगः स्थादिति शावः। 'तज्जातीयेति, त्रनाकाङ्काया त्रविग्रेषादिति भावः। 'उक्तेति

<sup>(</sup>१) प्रवत्त इति ख॰।

याजन्यातिष्यो नीहिनिष्ठो न नाना त्रात्मरतेतसाद्युक्तन्यायेन कार्य्योपपत्तेः। नाप्येकः, एकदिवाश्रयनाणानां प्रत्येकमननुगमेन कार्य्यनाणे श्राश्रयमावनाणस्य जनकत्वादेव वीहिनाणेन तन्नाणाद्परप्रोक्षितवीहौणामनन्वयापत्तेः। श्रय "वीहिन् प्रोक्षतीतीिष्ततियाश्रतेः क्रियाजन्येष्टफलभागित्वं वीहेरेवावगम्यते, न चापूर्वस्य वीहिर्हित्तत्वम्, साधात्सम्बन्धस्योत्सर्गिकत्वादिति चेत्। न। धात्वर्थतावच्छेदकसंयोगेन वीहिकस्पतापपत्तेः। न च संयागाविच्यनएव व्यापार्विणेषः प्रोक्षणार्थस्तयाच कथं प्रोक्षणैकदेश्रस्य प्रोक्षणसाध्यतयान्वय दति वाच्यम्। संयागस्योपत्तस्य प्रोक्षणसाध्यतयान्वय दति वाच्यम्। संयागस्योपत्तस्य प्रोक्षणत्वनापद्येत्वात् श्रन्थवा ग्रामं गच्छतीत्यादै।

चित्तवचनान्यायेनेत्यर्थः, 'संयोगस्थेति। ननु पालस्थोपलचणले तत्तद्वापारमावस्थेव धालर्थले त्यज-गम्योः पर्यायतापत्तिरवच्छेदकी स्वतयोः
पालयो विभागसंयोगयोधां लर्थप्रवेशे स्वन्दमावस्थाविशिष्टस्थोभयधालर्थलात् कर्ममावस्थेवोभयजनकलेन पतनादिवदवान्तरजातिमादाय
प्रश्चेभेदस्य दुरूपपादलादिति। मैवं। व्यापारे उपलचणी स्वतस्थापि
पालस्य प्रतीतिविशेषणतादिष्टमाधनलविधिपचे कियोपलचणस्थापि
दृष्टस्य ज्ञानविशेषणतावत् तद्व पालविशिष्टो व्यापारो यदि
वाच्यस्तदा पालविशिष्टयापार्थीः श्रव्दादपर्था पालोपलचित-

का गतिः, का वा सक्तृन् प्रोक्षतीत्यादै। तदा धेय श-क्त्यभावात्। किच्च घटं साम्रात्करातीत्यादे। क्रिया-जन्यसंस्कारादीनां घटारित्तलात् संस्कारस्य स्वरूप-सम्बन्धेन घररित्तत्वम् वहिमनुमिनातीत्याद्वित्। प्रयागसाधुरेव वा दितीयेति यदि तदा प्रक्रतेऽपि तथास्तु । अथ प्रतिमादै। प्रतिष्ठाजन्यं न यजमाना-दृष्टं पूज्यत्वे प्रयाजकं भागादिना तन्त्राभेऽपि पूज्यत्वात् तत्सचेऽपि चार्डालादिस्पर्शेनापूज्यत्वात् अन्यधर्मी प्रत्यन्यधर्मस्यानुपयागाच । न च प्रतिष्ठाध्वं सस्तया, तत एव उपजीव्यप्रतिष्ठाप्रयोजकत्वभङ्गापत्तेश्व। त-सात्र्यतिष्ठाजन्या त्रस्पृश्यस्पर्शोदिनाश्या प्रतिमादि-निष्ठा शक्तिरभ्युपेया इति चेत्, प्रतिष्ठाविधिना प्रति-मादी देवतासनिधिर इङ्गार-ममकार रूपः क्रियते ख-साद्यद्भिनश्चिचादौ इव ज्ञानस्य नाभेऽपि संस्कार-

व्यापारधीरित्युभयथापि फलांग्रेऽपि ग्रकोः क प्रतीतिविषयो येन पर्यायता विग्रेषणले प्रकृते कर्मलानुपपत्तेः कृष्णलं अपयेदित्यत्र फलविग्रिष्टधालर्थवाधादिध्यनुपपत्तेश्चानुगतिकतयोपलचणपच आ-श्रीयते न लन्यः कुतोऽपीति दिगिति भावः। ननु प्राप्य-धंस्कार्यक-र्मणोरेवमविग्रेषे कर्मचातुर्विध्यं विक्ध्येतित्यक्षेः धंस्कारक्ष्पफलभा-गितयेव कर्मलिस्याइ, 'किञ्चेति, 'प्रयोगेति संस्काराभाव उपेचा- सत्वात् अस्प्रश्यस्पर्शादिना च तन्नाशः। अचेतन-देवतापश्चे च यथार्थप्रतिष्ठितप्रत्यभिज्ञानस्यास्प्रश्यस्य-श्रीदिविरहसहक्षतस्य तथात्वम् "प्रतिष्ठितं पूजयेदिति विधिवलात्तत्प्रतिसन्धानस्यावश्यकत्वादिति प्राञ्चः।

नयास्तु प्रतिष्ठाविधिनैव तवाधियशक्तिवद्पूर्वान्तरं जन्यते तददृष्टवदात्मसंयागाश्रयस्य पूज्यत्वम् अस्पृश्य-स्पर्भेन तनाशे चापूज्यत्वमित्याहुः ।

वयन्तु ब्रूमः "प्रतिष्ठितं पूजयेदिति विधिवाक्येन प्रतिष्ठायाः कारणत्वं न बेाध्यते किन्तु भूतार्थक्तानुष्रा-सनादतीतप्रतिष्ठे पूज्यत्वं बेाध्यते तथाच प्रतिष्ठाध्वंसः प्रतिष्ठाकान्तीनयावदस्पृश्यस्पर्शोद्पितियोगिकानादि-कान्तसंसगीभावसद्दितः पूज्यत्वप्रयोजकः सच प्रागभा-

ज्ञानेऽपि तथाच प्रयोगादिति भावः। 'प्रतिष्ठाकालीनेति, न चास्पृथ्यसर्प्रकालीनप्रतिष्ठयापि पूज्यलापितः, तच कर्मवैगुष्णेन प्रतिष्ठाया एवासत्तात्। न चानाद्यन्तर्भावो गौरवं यावन्तोऽस्पृद्धास्पर्धाभावास्तावदभावसितस्थैव पूज्यताप्रयोजकलस्भवादिति वार्चः।
तावदभावसितप्रतिष्ठाध्वंसस्य हेतुले तावन्तोऽभावा ऋषि हेतव इति
भुवं, तथाचानाद्यनन्तर्भावे साद्यभावानामिष जनकलमिति बद्धनां जनकले गौरविमत्यस्पजनकललाघवेन सादित्यावर्त्तनार्थमनादिपदोपादानात् यच ह्येकस्या एव यक्तेर्जनकलसुभाभ्यामेवावक्केदकाभ्यां

वे।ऽत्यन्ताभावश्च कचित्<sup>(१)</sup>। कामिनीचरणाघातहै।
हदादिभिरभोकपृष्णोत्कर्षदर्भनादिष नाधेयशिक्तिसि
डिः समयविभेषाविक्वित्वचरणदे। हदादिसंयागध्वंसयैव कारणत्वात् चरणाभिघाताचाक्रष्टभागान्तरजनितद्यादेव वा तदुपपत्तेः कालान्तरे पृष्णाचुत्कर्षादृष्टश्चावयवे। पचयावश्यक्षावेन दृश्चभेदावश्यकत्वात्।
नापि ताद्य-कांस्यादे अस्तु भस्मसंयागादिजन्यश्च डि
हपा आधेयशिक्तः, तत्संयागध्वंसस्य संयागसमानकालीनास्पृश्यस्पर्शादिप्रतियागिकयावद्नादिसंसर्गाभावसिहतस्य शुडिपदार्थत्वात्।

अस्मादिसंयागजनितः कांस्याद्युपभागकर्तृ निष्ठः सं-कार एव सुिहरित्यन्ये।

श्रभिमन्त्रतपयःपञ्जवादाविष समयविशेषाविक्-जाभिमन्त्रगर्धस एव व्यथाद्यपनायकः तत्तन्त्रन्तदे-

स्विभेषण-निर्विभेषणाभ्यां तचोपन्यस्तक्रसेण<sup>(२)</sup> सविभेषणे गौरवं ्त्र विशेषणापसारादत्यन्तानां व्यक्तीनां जनकलं तच तद्यावर्त्तनाधं विभेषणपरिग्रह एव खाघवादत एव संसर्गेत्यणुक्तमिति खस्यमिति भावः। 'क्वचिदिति यच कदाण्यसृष्यस्पभी जात एवेत्यर्थः। न चैवं

<sup>(</sup>१) कचित् कचिदिति ख॰।

<sup>(</sup>२) उपन्यस्तरूपेयोति कः।

वतासन्त्रिधिरेव वा। कलमवीजादीनामापरमाख-न्तभक्ते तच चावान्तरजातेरभावे नियतक समजाती-यादिसिडिर्पि परमाणुपाकअविश्रेषादेव कार्यवित-रूपादिसजातीयस्य पूर्वरूपविजातीयस्य परमाणा पा-कजरूपादेरभयसिद्धत्वात्। यथा हि कलमवीजं यवा-देजीत्या व्यावर्त्तते तथा तत्परमाणवाऽपि पाकजैरेव। एवं माघकर्षणाद्जिनितात्परमाणुपाकपरम्पराविशे-षादेव हैमन्तिकसस्योत्पत्तिः। एतेन लाष्टारसावसेका-द्या व्याखाताः । निमित्तविश्रेषजनितपाकजात्तत्फ-लविश्रेषः यथा हारीतमांसं हरिद्रानलसाधितसुपभा-गात्सचो व्यापादयति नान्यथा साधितमित्यादि। यच च ताय-तेजावायुषु न पाकजा विश्रेषः तचाद्भवानु-द्भव-द्रवत्व-कठिनत्वाद्या विशेषास्तदुपनायकादृष्टवि-

प्रतियोग्यप्रतीतिस्तम्प्रतिमाप्रतियोगिकासृष्यस्पर्धाभावादिति वाच्यं।
प्रतिमाया त्रभावविष्रेषणं न तु प्रतियोगिविष्रेषणलादिति भावः।
'परमाणुपाकनेति, न च विष्रेषो यदि व्यक्तिकृतः तदातिप्रसङ्गः
सामग्र्यवैचित्र्ये जातिकतस्त्रसभावित इति वाच्यं। कलमध्यंसादिकृपकारणभेदेनैव कारणवैजात्येन जातिकृतस्त्रेव सभावादिति भावः।
'जङ्गवेति, श्रव यद्यपुद्भृतादेवोङ्गत इति सिद्धान्तस्तदाऽयं त्रतहुणसंविज्ञानवज्जवी हिरित्यवधेयं। न तयोरुङ्गतादेवोङ्गतमिति सम्यक्

भेषादेव। तुलादी चाधिवासनादिपूर्वकतुलारे । इस-सामग्री तुल्यस्य सत्यासत्यप्रतिज्ञत्वसिह्ता प्राचीनध-म्मीधर्मापले जय-भङ्गी जनयति। यदा ऋहं निष्पापः पापवान्वेति तुलाधिरूढाभिश्रस्तज्ञानिविश्रेषसिहता सा तथा, तदाहुः, "तांस्तु देवाः प्रपश्चन्ति स्वश्चैवान्तर-पूरुषः"() इति। श्रथ वा प्रतिज्ञाशुद्धाशुद्धी श्रपेक्य

नियमण्यानुद्भृताद्नुद्भृतानुत्पित्तिनियमः कार्यसाजात्ये कार्णमाजात्यक्यना च स्थात् श्रदृष्टनिमित्तकले दयस्थानुपपत्तेरिति । ननु
वितयमण्यमङ्गतमाद्ययोसुलादिसामग्र्याः चिणकले कालान्तरभाविजयादिजनकलानुपपत्तिरन्ते ज्ञापिकायाः सामग्र्या श्रपूर्वजनकले
सानाभाव दत्यस्वरसादाह, 'यदेति, सिनिधिश्चानेन विधिना तुलास्ट्टोऽयं निष्पाप दत्यादिज्ञानजन्यसंस्कार दत्यवधेयं। न च संस्कारस्थैर्यादन्यदापि तुलारोहेण जयाद्यापत्तिः, फलवलकस्ण्यतयाद्यदा
तत्संस्कारनाशस्थापि कस्पनादिति। 'स्ति, यच यच कार्यस्य घटादेरभावस्तच दण्डादेरभाव दति कार्यसम्बन्धाभावे देशिक्येव व्यापकता
यदा कार्याभावस्तदा दण्डाभाव दति कालिक्यां सामग्रीकाले व्यभिचारात्, एवं दण्डसन्तेऽपि चक्राद्यभावेन घटाभावे व्यभिचारात् कथं
व्यापकतेति व्यभिचारवारणाय कार्याभावं विश्वनिष्टि, 'स्तेतरसकलसम्पत्ताविति, तेन दण्डेतरसकलसम्पत्ती सत्यां यच घटाभावस्तव

<sup>(</sup>१) खर्यवान्तरपूरुष इति ख॰।

तया धर्माधर्मी जन्येते ताभ्याच्च जय-पराजया, सत्यासत्यप्रतिज्ञाभिश्रस्ततुलारोष्ट्रणस्येष्टानिष्टफलत्वेनार्थताविधि-निषेधात् "त्रभिश्रस्तः सत्यप्रतिज्ञो विजयकामखुलामारोष्ट्रेदसत्यप्रतिज्ञो न तुलामारोष्टेत्"
द्रति श्रुतेरुनयनात्। यद्दा तया देवतासन्तिधः क्रियते
तास्य कर्मानुरूपं लिङ्गमभित्यञ्जयन्ति । कस्तिष्टिं
श्रितपदार्थः (१) कारणत्वम् तच्च स्व-स्वत्याप्येतरस-

दण्डाभाव द्रति न व्यभिचारः, तावित कते चाप्रसिद्धः दण्डेतर-सकलमध्यपितानां चक्रश्रम्यादीनां सम्पत्तो घटाभावाप्रसिद्धेरत-उक्तं 'खव्यायिति, तथाच चक्रश्रम्यादीनां दण्डव्यायतया तदितर-कालीनकार्याभावं प्रति व्यापकलमस्येव दण्डाभावस्य, व्यायलञ्च खप्रागभावव्यापकाभावप्रतियोगिलं, व्यापकलन्तु कालिकमिति भावः। श्रव वदन्ति खेतरपदस्य खेतरतत्कारणपरलं वा, खेतरमाच-परलं वा, श्राचे श्रात्माश्रयलं, श्रन्येऽसभावः घटाद्युत्पत्तौ वेमाद्यसम-वधानात्। किञ्च यच खमणस्ति तच खेतरसमवधानमणस्तीति तच कार्याभावाप्रसिद्धः। न च खेतरसमवधानेन खासमवधानं विविचितं, श्रजनकसाधारण्यात्। न हि यच खाभावे कार्याभावः तच न खाभाव दित सभावित, तथाच वेम्बोऽपि घटं प्रति हेतुतापातः। श्रपि च कुलालपित्रप्येवं घटजनकतापत्तिः। किञ्च दिगादिहेतावव्याप्तिः

<sup>(</sup>१) श्रातिपदस्यार्थ इति ख॰।

## कलसम्पत्ती (१) कार्याभावव्यापकाभावप्रतियोगित्वम्।

कार्याभाववित देशे काले वा तदभावाभावात्। श्रिप च यच कार्या-भावस्तच दण्डाभाव इति नास्ति दण्डावयवे घटाभाववित दण्डा-भावाभावात्। श्रच ब्रूमः। ख-खञ्चायोतरपदेन कार्यप्रागभावव्याय-प्रागभावप्रतियोगिसकलसम्पत्तिः विविचितेति नासङ्कृचितं सकलपदं, न वा कारणपरं, व्याप्तिञ्च कालिकीत्युकं।

यत्तु खसमवधानेऽपि खेतरसक्त समवधानिमत्यादि। तत्तुच्छं।
यत्र खेतरसमवधाने कार्याभावस्त्र खाभाव दत्यत्र काचित्कतादृगाभावप्रसिद्धीव व्यभिचाराभावात्। न हि खेतरसक्त समवधानं यत्र तत्र कार्याभावनियम-दति ब्रूमः येनोक्त खार्चभावाभाव उद्दिग्येत। श्रत एवाजनकतातिव्याप्तिग्रङ्कापि न तत्रोकिनियमाभावात्।

यदिप कुलालिपितुरित्यादि, तदिप न, द्दं हि कारणभामान्यलचणं तथाच कुलालिपित्लेनान्यथासिद्धलेऽिप कुलाललेन
तस्थापि जनकतयाऽितव्याष्ट्रभावः। न च कुलालिपित्लेन जनकलापितः, यस्य कार्याभावयापकाभावप्रतियोगिलं तस्य चेतुलकेव
लचणार्था न तु यदविक्त्रनाभावप्रतियोगिलपर्यन्तिमत्यापादकाभावात् येन केनापि रूपेणोक्तधर्मवन्तस्थैव जनकलस्रूरूपलात्। न च
दण्डक्षपदावन्यथासिद्धेऽितव्याप्तः, तस्य स्व-स्वयायेतरदण्डसम्पत्तावेव
कार्याभावाभावेनोक्तरूपाभावात्। त्रत एव दण्डलमपि निराक्षतं

<sup>(</sup>१) ख-खयाप्येतरसक्तकारग्रसम्पत्ताविति क॰।

तत्र तद्वाप्याप्रसिद्धेः । न चैवं नित्यमाचायाप्तिः, श्रग्ने निरमनीयलात्, श्रानं प्रत्याकाग्रस्य कार्याभावयापकाभावप्रतियोगिलमेव नास्त्या-काग्राभावासम्भवात् । न च ग्रब्देऽप्येवमहेत्तापित्तः, श्रग्ने निरस्य-मानलात्, गन्धं प्रति रूपप्रागभावादीनान्तु स्व-स्व्याप्येतर्यकत्त-सम्पत्तौ यत्र कार्याभावस्त्र स्वप्रागभावाभाव एवोत्पन्नपुनरुत्पाद्म्यले दृष्टो न तु व्यापकप्रागभावाभावो व्यापकप्रागभावानां तत्रापि सत्तात् । कार्याभावव्यापकाभावप्रतियोगिलन्तु तादृग्राभावप्रति-योगितावच्छेदकाविच्छन्नलं तदिस्त स्वप्रागभावस्य न तु तद्यापक-प्रागभावस्थिति नातिव्याप्तिः । यदा श्रनन्यथासिद्धलिमहापि जचले देयमतो न कुलालिपचादिस्वितिप्रसङ्गः ।

यत्तु नित्यस्थात्मादेरित्यादि, तन्न, यदविक्त्नाभावयापकाभावप्रतियोगितावक्केदकाविक्त्रन्नस्य हेतुलक्ष्पलादिस् चात्मलाविक्यन्नाभावस्य ज्ञानाभावायापकलेऽपि गुणलाविक्त्रन्नाभावं प्रति समवायिलाविक्त्रन्नाभावस्य यापकलं, श्रस्ति च दिक्कालयोस्नलाविक्यन्नाभावस्थायापकलेऽयाधाराभावलेन तदभावस्थापि कार्याभावयापकलमत एव ज्ञानं प्रत्याकाण्णमहेतुः केनापि रूपेण तदभावस्थ
कार्याभावायापकलात्, यदभावस्य येन केनापि रूपेण यिकिञ्चिदूपाविक्त्रन्यत्कार्याभावयापकलं तस्थैव तद्धेतुलमिति प्रकृतलचणार्थलात् । न चैवमात्मलं हेतुतावक्येदकमित प्रकृतलचलस्य कार्याभावयापकाभावप्रतियोगिलक्ष्पस्य तेनानवक्येदात् सामान्यसामग्रीत एव कार्यं न तु विभेषसामग्री काय्येवमिति वार्यः।
तत्त्रत्कार्यं प्रति स्वस्त्रसम्यायितयैवात्मलपर्यवसानात्। न च सम-

## अय वा यव कार्याभावव्याप्यता इतराभावाविच्छना

वायिकारणतावच्छेदकं कथं समवायिलमिति वाच्यं। समवायि-कारणलखः विभिष्टखानवच्छेद्यलात् गौरवात् नी सघटलवत् श्रिपि तु समवायिलावच्छेदेन कारणलिमित्यत एव तत्समवायिकारणं भवति।

वस्ततस्त यदेतदात्मल-दृढदण्डलादिकं कारणतावच्छेदकं तत्कार्याभावव्यापकाभावप्रतियोगिलकारणलिमिति मते न किन्तुः सहकारिवैकच्यप्रयुक्तकार्याभाववच्चं हेतुलिमिति पचे तेषामेव सह-कारिविरहप्रयुक्तकार्याभाववच्चावच्छेदकलात् न हि नियतपूर्ववर्ति-वकारणलपचेऽपि दृढदण्डलं कारणतावच्छेदकं, किन्तु दण्डलमेव चाघवात् किं वज्जना प्रमेयलादेरिप तदा हेतुतावच्छेदकलापत्तेः तस्मात् सहकारिवैकच्छेत्यादिकारणतापच एव तदवच्छेदकमिति समवायिलाधारलाविच्छन्नाभावस्य कार्याभावव्यापकले सहकारिवैकच्छेत्यादेरात्मलाद्यवच्छेद्यले न कोऽपि विरोध दति सर्वं सुस्थं।

यत्तु घटाभाववित दण्डावयवे दण्डमलात् यभिचार दति, तन्न, कार्याभाववित यसम्बन्धाविक्तन्नो यदभावः तसम्बन्धाविक्त्रन्नस्य हेतुलक्ष्पलात् श्रस्ति च घटाभावयापको यो दण्डमंमर्गाभावः म दण्डावयवेऽपि, न चेदेवं तदा यत्र धूमो धूमावयवे तत्र वद्या-भावात् धूमे विक्रियाप्तिरिप न स्वादित्यलमधिकेनेति। नन्तिदं कारणलमतौन्द्रियघटितमकलमम्बन्धार्मतया दुर्ग्रहं प्रत्यचस्या-प्रवत्त्या साध्याप्रसिद्धादिना मानान्तरस्थाप्रवृत्तेरित्यस्वरसादन्यदेव गल्लचणमाह, प्रथवेति, यत्र कार्याभावयायता दतराभावसहकाराविक्रमा तदविक्त्रनं कारणं तदविक्त्रन्नं कारणलमिति यावत्,

तत्कारणं वीजेऽङ्गुराभावव्याष्यता न वीजत्वेनाविच्छ-द्यते इतरसमवधाने सित वीजादङ्कुरसम्भवात्। किन्तु इतराभावेनाविच्छ्द्यते इतराभावे वीजस्याङ्कुराभाव-नियमात्। शिलाशकले त्वङ्कुराभावव्याष्यता शिला-त्वेनाविच्छ्द्यते।

तेन यच दण्डाभावलं तच घटाभाव इति दण्डाभावलनिष्ठघटा-भावयात्रौ दण्डाभावखैवावच्छेदकतया जनके दण्डाभावादावित-वाप्तिः वीजलेन कार्याभाववाये जनकलादसमावस न समावति तत्र दण्डाभावसत्त्वतलखानवच्छेदकलात्, एवञ्चाग्रे 'वीज-वीजलपदे वीजल-वीजललपरे, 'इतराभावेन' इतराभावसहक्रतलेनेत्यर्थः, 'ग्रि-खालेन' प्राचाललेनेत्यर्थः। श्रव वद्नि कार्याभावः तज्जनकाद्यभावो वा, तदभावमात्रं वा, त्राचे त्रात्मात्रयः, त्रन्ये प्रालायामङ्करस्थ संयोगवृत्या सत्तेन तत्रापीतराभावसद्दत्तति प्रात्तालस्य कार्याभावस्था-ष्यवादिति । श्रव त्रूमः । उत्पत्तिकात्तीनसम्बन्धाविक्तः न्नकार्याभाव-व्याप्यतं विवचितं, त्रत एवाग्रिमलचणेऽनुत्पत्तिव्यापलिमत्येव वच्छति, मंयोगादिसम्बन्धस्थोत्यत्त्वनन्तर्काचीनतया तदवच्छिना-भावमादाय ग्रिलादौ प्रसङ्गः, उत्पत्तिकालीनश्च समन्धोऽयमेव कार्णतासमवायस तदविक्तिनाभावी नाङ्करस प्रिसायां किन्तु तद्वच्छित्रकार्याभावः समवायिनि वीजादौ च दयञ्च कार्ण-मेव। न च कार्णतागर्भतयात्माश्रयः, कार्णताया श्रिपि सम्ब-न्धलनैव ज्ञानात । वस्तुतम्तु वीजादङ्कुर इतिप्रतीतिवलादवध्य-

## यदा अन्यासमवधानाविच्छन्नकार्यानुत्पत्तित्याप्यतं कारणत्वम् रासभादेः स्वत एव कार्याभावव्याप्यता

विधमद्वावलचणः खरूपमम्बन्ध एव विलचणः कार्य्य-कारणयो-सालामन्धाव च्छिन्नकार्य्याभावश्च कारणे दूतराभावावच्छे देन खहूप-योग्ये तु तादृ ग्रस्तक्ष्ममन्धाभावादितराभावानविक्तन एव तादृ ग्र-कार्याभाव दति कायतिप्रसङ्ग दति सर्वमवदातं। ऋत एव वीजा-इङ्कर द्रत्यादौ हेतुतायामपि पञ्चमीनिर्देशमस्त्रवेन ताद्रश्रप्ती-तेर्वध्यवधिमद्भावेन तादृशप्रतीतेर्वध्यवधिमद्भावविषयलापर्याशी वीजादङ्करोत्पत्तिरिति प्रतीतेरवग्यमवध्यविधमङ्गावगोचरलनिय-मादिदं जनणमपहायाधिमजनणे कार्यादुत्पत्तीत्येव कण्डर्वेणा-भिहितं। न ह्यङ्कर द्वोत्पत्तिरपि सहेतुका येन तचापि हेतु-पञ्चम्यन्तलेन कल्प्येत । श्रत एव कुसुमाञ्जलिप्रकाग्रे उत्पत्तिगर्भ-कादाचित्कलं सहेतुकले लिङ्गं, श्रतो नीत्यत्ती व्यभिचार इति स्फ्टमेवास्ति। न च खरूपदयमेव खरूपसम्बन्ध इति कथं तचा-थितिप्रसङ्गो वार्णीयः इति वाच्यम् । घटे पटाभाव इति प्रतीति-वर्तेन प्रतियोगिललचणखरूपसम्बन्धविग्रेषवदवधविभद्भावस्थात्-भविमद्भतया द्रपद्भवलात्, श्रत्यथा एवंविधविक ल्पेन वज्जवाकुली-भवेदिति। किञ्चैवं यदि न कल्छेत तदाग्रिमलचणेऽपि का गतिः नियतपूर्ववित्तिलयोर् प्राक्यग्रहलादित्यनुपद्मेव स्फ्टीभविष्यति ।

केचित्तु कार्य्याभावः कार्य्यनियतपूर्ववर्त्तिलाभावः स तु प्रिलायां प्रिलालेनाविक्त्यते वीजेऽन्यासहकृतवीजलेन, श्रत एव कार्य- श्रन्थासमवधानस्य वैयर्थ्येनानव च्छेद्कत्वात्। श्रनन्यथासिडनियतपूर्ववित्तिं जातीयत्वं वा तत्त्वम्, श्रन्थयासिडत्वच विधा, येन सहैव यस्य यं प्रति पूर्ववित्तित्वमवगम्यते यथा घटं प्रति द्ण्डरूपस्य। श्रन्थं
प्रति पूर्ववित्तित्वे ज्ञात एव यं प्रति यस्य पूर्ववित्तित्वमवगम्यते यथा शब्दं प्रति पूर्ववित्तित्वे ज्ञात एव
ज्ञानं प्रत्याकाशस्य। श्रन्थच क्रुप्तनियतपूर्ववित्तिनएव कार्य्यसम्भवे तत्सहभूतत्वम्। यथा गन्थवित्त
गन्धानुत्पादात् गन्धं प्रति तत्प्रागभावस्य नियतपूर्ववित्तित्वकल्पनात् पाकजस्य गन्धं प्रति रूपादिप्रागभावानामन्यथासिडत्वम्। एतत्चितयव्यतिरेके

नियतपूर्ववर्त्तितागर्भतया तावनाचिमेवान्यसुखं सचणं सिव्धिति व्यतिरेक्षसुखे श्रिप सचणे परित्यच्य तदेव ग्रेषसिद्धान्तयित, 'श्रन-न्यथेतीति वदन्ति ।

'श्रनन्थथेति, श्रनन्थथासिद्धले सित कार्यंजातीयपूर्वविर्त्तल-यापकताधिकरणताप्रतियोगिलमित्यर्थः। तेन यत्र घटपूर्वविर्त्तलं तत्र दण्डाधिकरणलिमिति यभिचारेऽपि यत्र घटायविहितपूर्व-विर्त्तिलं द्रत्ययभिचारात् सर्वं साध्विति भावः। श्रत एवायविहितपदं विज्ञिय नोपात्तं नियतपदादेव तक्षाभादित्यवधेयं। न च वैयर्था-देव तदनुपादानं, तथा सित चिरध्यसेऽपि यागादौ खर्गेष्टसाधन- नियतपूर्ववित्तित्वं कार्णत्वम्, यागापूर्वयास्तु यागपूर्ववित्तित्वेऽवगते न त्ववगम्यमाने, यच जन्यस्य
पूर्वभावेऽवगते जनकस्य पूर्वभावेऽवगम्यते तच

गन्येन जनकस्यान्यथासिद्धिः, यच च जनकस्य तथात्वेऽवगते जन्यस्य पूर्वभावावगमः तच तद्द्वारा तस्य
जनकत्वमेव, द्ग्रुद्धसंयोग-भ्रमणयोस्तु युगपदेव पूर्वभावित्वग्रद्धः । स्वस्वानन्तरोत्पित्तिकसकत्तसमवधाने
सत्यपि यस्याभावात्कार्य्यं न जायते सति तु जायते
तज्जातीयं प्रति तद्नन्यथासिद्धम् अनन्यथासिद्वनियतपूर्ववित्तित्वं कार्णत्विमत्यन्ये । तच । ईश्वर-तद्बुद्धादीनामसंग्रहात् तद्वातिरेकस्य तत्समवधानव्यतिरेकस्य
वा अभावात् । कार्यस्यान्यथानुपपद्यमानताव्यवस्था-

तस्यानुपपत्यभावात् तदनुपपत्थाऽपूर्वं न कल्प्येतेति वत्त्यमाणलात्।
त च चिरध्यस्तकारणं व्यापारव्याप्तमितिव्याप्तेस्तचापूर्वकल्पनं न
द्वस्युक्तेरिति वाच्यम्। तचापि व्याप्तावप्रयोजकलग्रद्धायां श्रव्यवधानगर्भकारणताया एव विपचवाधकमलेनोक्तपर्यन्तस्थावग्र्यकलात्।
न चापूर्वकल्पेनेऽपि यागस्य स्वर्गाव्यवित्तत्त्र्ववित्तिलारचणात् कथगुक्तयुक्त्याऽपूर्वकल्पनमिति वाच्यम्। स्वसिद्धिवरोधिचणानन्तरितवस्याव्यवधानपरेन विविचिततया श्रपूर्वकल्पनया यागाधिकरणका-

<sup>(</sup>१) पूर्व्ववित्तिलेऽवगत इति ख॰।

प्यत्वं वा अनन्यथासिडलम्। नन्वेवमतिरिक्तणकौ साधक-वाधकप्रमाणाभावान्त्रियं संश्यः। न च सा-धकाभावस्य बाधकत्वम्। बाधकाभावस्यापि साधक-त्वादिति चेत्। न। साधकाभावेन वहावन्यच सि-हातीन्द्रियधमाभावसाधने लाघवं वाधकाभावेनाती-न्द्रियधर्मसाधने च गौरविमिति साधकाभावात्तद-भाव एव सिध्यतीति। पर्मप्रयाजनम् ानस्यापवर्गः "त्रातमा वा अरे श्रोतचो मन्तचो निद्धासितचः साम्रात्कर्तव्यः" इति श्रुतेः, स च समानाधिकरणद्ःख-प्रागभावासहरुत्तिद्ःखध्वंसः। ननु नासौ पुरुषार्थः अतीतदुः खध्वं सस्य सिद्धत्वात् अनागतद्ः खस्य ध्वंस-यितुमश्रकालात् वर्त्तमानस्य पुरुपप्रयत्नं विनेव वि-रेाधिगुणनाश्यत्वात् अतीतदुःखवत् हेतूच्छेदे पुरुष-व्यापारः प्रायश्चित्तवदिति चेत्। न। तिलां हेतू च्छेदस्य

सस्यापि स्वर्गाध्यविष्ठतात् स्वजनकाधिकरणलानधिकरणलाभ्यामेव रचणस्य कार्य्यमिद्धानुकूललाननुकूललात्। यदा यत्र घटाधिकरणलं तत्र दण्डाधिकरणचणोत्तरलिमिति नियम उत्तरलस्य पूर्वलिनिरूप्य-लात् पूर्वलस्य नियमः एवं मत्यव्यविष्ठतपदमधिकं प्रयोज्यं प्राग्व-त्तद्दिवतपदात्तद्खाभात्, तत्प्रचेपप्रयोजनन्तु उक्तक्रमेणापूर्वकन्य-नादिरेव। न च यत्र स्वर्गाधिकरणलं तत्र थागाधिकरणाव्यव-

सुख-दुःखाभावेतरत्वेन स्वते । प्रश्वार्यताद्नागतानु-त्यादमुहिश्य क्रियमाणत्वाच । यथा तच दुःखानुत्पादः पुरुषार्थस्तथेहापौति विविश्वतम्। अथानुत्पादस्य प्रागभावत्वेनासाध्यत्वात् फलान्तर्स्याभावाचानन्य-गतिकतया कण्डकनाभवत् दुःखसाधननाभ एव स्वतः पुरुषार्थस्तथेहापीति वा उभयथापि दुःखध्वंसस्यापुर-षार्थत्वमेव। व तथारपि पुरुषार्थत्वमिति वस्यते। मैवम् । दुःखान्तर्धंसस्यायत्साध्यत्वेऽपि तादश-दुःखध्वंसस्य मिथ्याज्ञानाच्छेददारा पुरुषप्रयताधीन-तत्त्वज्ञानसाध्यत्वात्, तथाहि तत्त्वज्ञानात्सवासनिम-व्याज्ञानाभावे दे।षानुत्यत्तौ प्रवत्त्यभावेऽदृष्टानुत्यत्तौ जन्माभावे ताहणदुःखध्वंसा भवति। श्रथ चरमदुःखे उत्पन्ने तद्धंसस्तज्ज्ञानादेव भविष्यति तद्नुत्पादे च तत्त्वज्ञानाद्पि न स्याद्ति चेत्। न। प्रतियागिवत्त-चज्ञानस्यापि तडेतुत्वानु त्यवदु भये। रपि कार्णत्वात्

हितोत्तर्चणलिमत्यसभावात्तद्प्रचेपः खाङ्गमयवधायकिमिति न्या-येन तथा नियमात्, ऋत एव तथा नियमर्चार्थमपूर्वक्छानं। न चैवं तत्र ध्वंसछापि खाङ्गतया तेनापि तथाभूतनियमनिर्वाहाद-पूर्वक्रच्यनं, तेन तथा नियमनिर्वाहेऽपि विरोधान्तरेण तळ्जन-कतायां यागछानन्यथासिद्धलमिवरोधेन तत्परीहारादित्यपूर्व

श्रन्ये तु दुःखप्रागभावास इष्टित्दुः खसाधनध्यं से। मायः खाकेऽहिक एटकादिना शस्य वैदिके प्रायश्चित्तादी पापनाशस्यानन्यगतिकतया दुःखसाधनध्वंसत्वेन पुरु-षार्थत्वात्। अयाहिक एटकादि पापं वा नाश्यताम् तेन तज्जन्यं दुःखं न भवतीति दुःखानुत्पादसुहिश्य प्रवत्तेर्ःखानुत्पाद एव प्रयाजनम् न तु दुःखसाधना-भावः सुख-दुःखाभावेतरत्वादिति चेत्। न। दुःखा-नुत्पादस्य प्रागभावत्वेनानादितया असाध्यत्वात्। न च तत्पालनं साध्यम् पालनं हि न तत्वरूपं तस्या-साध्यतात्। ने।त्तरसमयसम्बन्धः श्रभावे सम्बन्धि-दयातिरिक्तस्य तस्याप्रामाणिकत्वात् अनभ्युपगमाच । नापि सम्बन्धिदयस्वरूपं साध्यम्, प्रागभावस्यापि श्रमाध्यत्वात् समय-तदुपाध्योश्व प्रयतं विनेव सिद्धेः।

तस्य जनकलात् चणस्य चापूर्वविक्तिलात् तस्य च तादृग्गचणदृक्तिलमस्येव। प्रागभावश्च न प्रतिजनकोऽन्योन्याश्रयात्, नापि विनाग्यभावे विनागस्य प्रागभावगर्भतयाऽन्योन्याश्रयादुत्पक्तिगर्भतया तन्निवैचने चोत्पत्तेः खममानकालीनपदार्थप्रतियोगिकध्यंमानाधारसमयमनन्थक्पलेऽन्योन्याश्रयात्। नापि प्रतियोग्यन्यूनानितिरिक्तकालीनाविधिकमामियकं यावत् परन्ताश्रयममानकालीनकादाचित्काभावतया तन्निवेचनं प्रलयकालीनपरमाणुकियाप्रागभावाद-

श्रय दुःखे देपाद्यया तद्भावे दच्छा तथा दुःखसाधने देपात् तद्भावेऽपि दच्छा तया तत्साधने प्रवृत्तिति वेत्। न। यदिच्छया यत्साधने यस्य प्रवृत्तिस्तस्यैव त-

व्याष्ट्रापत्तेः किन्तु गन्धानाधार्सभयानाधाराभावः। न च तादृग-समयाप्रसिद्धिः, गन्धवन्तं खाधिकरणानधिकरणसमयवृत्ति कादा-चित्कभावरित्नातिलात् चैवरूपवदित्यनुसानात् तसिद्धेरिति । त्रव वदन्ति भवतु यथा कथञ्चिदेवं गन्धानाधारसमयसिद्धि-स्तदनधिकरणलं प्रागभावस्य कथं ग्राह्मं, न हि तच प्रत्यचमागमो वा सस्भवति, श्रनुसानन् सस्भवेत् तत्सिद्यन्तरं तथाचानुसान-प्रवृत्ती प्रागभावलेन धीस्तस्याञ्चानुमानप्रवृत्तिरित्यन्योऽन्याश्रयः। किञ्चोकं यदि प्रागभावलं तदा गन्धानाधारसमयो नास्तीति श्रवधारितमतो मौमांसकादेर्घटो भविष्यतीति प्रत्ययानुद्यापत्तेः विद्यमानप्रागभावप्रतियोगिलस्यैव भविष्यत्वात् । त्रपि च यद्यक-प्रागभावाविक्त्रत्रमथयस्वं हेतुवं तदा ध्वंसखाहेतुकतापत्तेः तत्प्रा-गभावो हि प्रतियोगी तत्प्रागभावो वा, श्राद्ये श्रभावपद्वैयर्थ्यं गन्धानाधार्समयानाधार्माचस्य प्रागभावतया व्यावर्त्त्याभावात्, श्रन्ये धंमजनक्य प्रतियोगिप्रागभावाविक्त्रत्रेशस्तात्। न हि प्रति-योग्यपि घटप्रागभावाविक्वित्रसमये। किञ्च गन्धानाधार्लगर्भवत् नी खाद्यनाधारतागर्भतयापि तिन्नर्वचनात् तद्गर्भकार एलमपि भि-द्येत तथाच विनगमनाभावाद्भयगर्भसाधार्णलज्ञानप्रवर्त्तकतायां प्रवृत्यननुगमः । श्रपि च गन्धानाधारसमयस्य महाप्रलयकालले त्ययोजनत्विमिति दुः एसाधनाभावस्यैव प्रयोजनत्वात्। श्रय चिकौषीयोनिप्रयत्ने प्रयोजनज्ञानापेष्ठा तेन विनापाये चिकौषीविर्हात्, न तु देषयोनियत्ने

मानाभावः युगपन्नाग्रे मानाभावात् तस्य च यावद्गन्धनाग्रानन्तरं वस्वन्तर्सत्वस्थावनया तत्प्रागभावस्य गन्धानाधारसम्यानाधार-लसंग्रयेन तत्कारणेऽपि तद्गर्भकारणलचणायाप्तिमन्देहः एवञ्च व्यर्थ-विभवणतासन्देहात् तदार्णविभेषणदानमप्यभक्यमित्यादि। ब्रूमः, त्राकाभपदाच्छब्दात्रयलाद्युपलचिताकाभपदार्थीपस्कितिवद्ग-न्धानाधार्लेन समयोपाधिविशेषोपलचितस्य प्रतीतिः, तसमयविशेषानधिकर्णाभावलं द्रमिप लचणमनुगमकं न तु घटोभविष्यतीत्यादिप्रत्ययविषयोऽयसुपाधिरुक्तय्केर्ननुभवाच, कि-न्त्रसमयासनघटाभाव ददानौमित्येव घटोभविखतौति विषय:। न चोत्तर्लस धंसगर्भतया श्रन्धोन्याश्रयः, उत्तर्लेन समय-विभोषवृत्तिलस्येव प्रत्ययविषयलात्, ऋनोत्तरलधीय उत्तरकालिकी श्रनुगमाय एवञ्चानुगसे विनाम्यभावविद्यमानतयेव भवियात्ता विनाग्यलेन च तज्ज्ञानात् नान्योन्याश्रयः, किन्तु वस्तुतो विनाग्य-स्रोवेदानीं नास्तीति ज्ञानं, एवञ्चाकाणपदात् कदाचिच्छब्दाश्रयलेन कराचिद्ष्ष्ट्रवातिरिक्तद्रवालेनेतिवत् कदाचिकी लाद्यनिधकरणले-नापि समयोपलचणात् न कापि चतिः। तत्समयविशेषव्यावर्त्थाभा-वाविक्त्रममयमल्खेव हेत्तया न च प्रदत्त्यननुगमः, न ह्याकाग-पदान्निष्ठतयोपन्नचणोपस्थितिः, तस्य तच्कून्यतापत्तेः। त्रत एव च

## श्रनिष्टसाधनताज्ञानादिकण्डकादौ देष्ये देषात् त-नाशानुक्क्लो यत्न उत्पद्यते, श्रयमेव हि देषस्वभावा

तत्समयानाधार्त्वमि सुग्रहं पूर्वका खिकतत्समयविशेषमत्ते सती-दानीमसत्तेन त्र्रगन्धानाधारसमयानाधारत्नेनानुमानात् । न च दृष्टान्तदुर्भिचं, गन्धस्तेव तथालाभावात् । एवञ्च समयविशेषाना-धारत्वप्रतियोगिकाभावाविक्त्रन्तसमयदृत्तिलं खहेतुत्वमिति नि-र्गिखितं । त्र्रत एव तत्प्रतियोगिकाभावलाभायाभावपदमपुपात्तं, त्र्रन्थया व्यावर्त्याभावे तन्नोपादीयेत तदुपादाने च घटप्रागभावेन पटप्रागभावातिव्याप्तिः प्रसच्यते ।

यत्तु युगपन्नाग्रे सानाभावाद्गन्थानाधारसमयस्य सर्वसुतिने
सानाभाव द्रित, तन्न, यावद्गन्थनाग्रेऽदृष्टाभावात्, श्रन्यथा संयोगविभागयोरन्योन्थनाग्र्यतथाऽविख्यतौ सर्वसुत्त्रनुपपत्तेः, तथाच
दृष्टाभावाद्वारकार्य्याभावो वाच्य द्रित युगपदेव सर्वनाग्रः। वस्तुतस्तु
स्वरूपसम्बन्धविग्रेषः कारणता प्रतियोगिवत् तावत्परिचायक एव
धर्मविग्रेष दृत्युक्तिमिति न काष्यनुपपत्तिः। भवत्नक्रूष्पा कारणता वा
जन्मान्तरसंस्कारादेव स्तनपानात् प्रवृत्तौ स्रतेति विग्रिष्टस्तेव
स्वर्णात् कान्योन्याश्रयादिरित्यपि वदन्ति । नन्तु कारणत्वादन्येन
प्रकारेण सिद्यभावोऽन्यथासिद्विरित्यन्योन्याश्रयः सिद्विपदस्य चोत्पत्तिपरतया नित्यमाचेऽतियाप्तिः ज्ञित्रपरलेऽसभवः हेतोरपि प्रमेयतादिना ज्ञानात् दति योगार्थमपद्याय रूढमन्यथासिद्विपदार्थन्मादः, 'श्रन्यथेति। यद्यपि पञ्चधान्यथासिद्विः ग्रन्थान्तरे निवद्वास्ति
सम्भवति च तथावच्छेदक-जनकजनकयोस्तिस्विभरसङ्गद्वात्। न च

यत्प्रतिबन्धकं विना स्तविषयनाशानुक्क्तं यत्नमुत्पाद-यति अन्यथा प्रयत्नदेविध्यानुत्पत्तेः। अत एव फलं

'येन महेत्यनेन दण्डक्षवदण्डलमपि संग्रहीतमिति वाच्यम्। तत्र हि साहित्यप्रतियोगिना दण्डेनात्रयात् इति प्रतियोगिह्प-मन्यथासिद्धसित्यर्थः, प्रकृते च माहित्यप्रतियोगिदण्डलसेवावच्छे-द्कं द्रांडेनान्यथामिद्धं दति महान् भेदः, तयायवच्छेदक-जनक-जनकयोस्तिस्भिरेव मङ्गद्दोष:। 'येनेति येनान्य-व्यतिरेक-वता सह यस पूर्वविर्त्तालं ग्राह्मते तेनान्वयादिसता तत्पूर्ववर्त्त्यंन्यया-मिद्धभित्यर्थः, प्रथिगत्यादिविभेषणपूर्णात् नावच्छेद्वद्खवादिना द्राहिर्न्यथासिद्ध दति भावः । अवाष्ट्रयगन्वयादिसत द्राष्ट्रि यस्रेति विश्रेषणं पूरणीयं, तेन दण्डा न दण्डमंयोगेनान्ययासिद्ध-इति ध्येयं। एवं विशेषणदयमहिन्तेव यत्रोभयविशेषणावच्छेदेनै-वान्वयाद्यनुविधानं तत्रैकेनापरस्थान्ययासिद्धिर्ययोद्दत-तेजसी:। न चैवसपि तददिनिगसकाभावात् दृढल-दण्डलयोर्पि नैकेनापरस्थान्य-थासिद्धिः, दृढलस्य चक्रभमिजनकलस्यान्याद्यन्विधानाभावादिति दिक्। 'श्रन्यं प्रतीति, न चैवमाकाश्रस्य खपंयोगं प्रति श्रन्ययासिद्धिः, ग्रब्दपूर्ववर्त्तितासज्ञालापि द्रव्यलेन तत्पूर्वभावपद्यात्। न च द्रव-लेनवाकामच्य ज्ञानहेतुतापत्तिः, ग्राह्काभावेन नियतपूर्ववर्त्तिता-यहादिशिमप्रवेशाच ।

यमु यं प्रति पूर्वविर्माले ग्रहीत एव तत्पूर्वविर्मालानुपपादकं यस पृवविर्मालं ग्रह्मत रत्यवग्यं वाच्यम् श्रन्यथा खर्गेन यागा-स्थ्यासिद्धापनः तथाच प्रब्दपूर्वविर्मालयहेऽपि न संयोगान्यथा- विनैवे त्किरको धान्धानां आत्मघाते प्रवित्ति चेत्। न। प्रयोजनमनुहिश्य देषमाचात् दुःखैकफलके

मिद्धिरिति । तन्त । विभागदिलादावेवमणुक्तप्रकारानुसर्णात् । श्रुत एव दिव्हालादाविप परलादिनान्यथासिद्धौ कार्य्यमाचे श्रा-धारलेन तत्पूर्ववर्त्तिताग्रहात् ।

वस्तुतस्त्वन्यमित्यस्य यमित्यर्थः, तेन यं प्रति पूर्ववर्त्तिले ग्रहीत-एव इत्यर्थः। न च परलादि तथा, श्रन्यपूर्ववर्त्तालग्रहेऽपि सम्भवे नियमाभावात्। त्रत एव कुस्थकारपिता त्रन्यथासिद्धौ प्रविश्वति, चैचलादिनापि रूपेण कुम्भकारजनकलं ज्ञालैव घटं प्रत्यचया-दिग्रहात् घटोत्पत्तौ तस्य साचादसमवधानेन कुम्भकारदारैव समवधाननियमादवम्यमन्यपूर्ववर्त्तिताग्रहपूर्वकस्यैव घटपूर्ववर्त्तिता-यहस्य समावात् । न हि पूर्ववर्त्तितामात्रं हेतुलं, वेमजातीथस्यापि घटपूर्ववर्त्तितया हेतुलापातात्, किन्तु नियतपूर्ववर्त्तिलं नियत-पूर्वसमवधानरूपं(१)। न च कुलालपिटलमजाला कुलालपितुः समवधानं घटोत्पत्तौ शकाग्रहं, तदानीं तस्य समवधाननियमात्। श्रत एव चक्रभसिजनकदण्डलेन हेतुलेऽपि न दण्डो भ्रम्यन्यया-सिद्धः तद्देशावस्थाने दण्डलेनापि पूर्वसत्त्रग्रहसभावानियमाद्यगपदेव चक्रम्भाम-द्व्योः पूर्ववर्त्तिलग्रह द्वानुपदमाकर एव स्फुटलादिति ! 'श्रत्यवेति पृथगन्ययाद्यनुविधायिले सति सघ्नियतपूर्ववर्त्त-समवधाननियत इत्यर्थः, तेन लाघवात् प्रथमोपस्थितलाच लघ्-

<sup>(</sup>१) कार्यायविच्यवाच्यावाच्छामाविक्त्रकार्यसमानाधिकर्यभेरप्रतियोगि-तानवच्छेरकावच्यामायर्थः।

प्रेष्टावतां प्रयत्नानुत्पादात् क्रोधान्धानामपि ताल्का-चिकः फ्लाभिमानाऽस्थेव उत्कटरागान्धानामिव पर-

यहलादिनियतपूर्ववित्तंना तद्याप्यसानेकद्रव्यसान्यथासिद्धावन्यनेत्य-भावाद्याप्तिः, 'पूर्ववित्तंन इति पञ्चम्या हेतुलप्रतिपाद्नात् हेतु-लग्रहेऽन्यथासिद्धलस्य ग्रहः तद्वहे च तदभावगर्भहेतुलग्रह इत्य-न्योन्याश्रयः यागस्याप्येवमन्यथासिद्धलेऽन्यथासिद्धिपदादेव तद्वारणे तद्वारणाय नियतपदोपादानञ्च व्यर्थमित्यादीनि दूषणानि श्रल-ग्रकानि भवन्ति । श्रत एव दण्डलादेरिप न पृथगन्यथासिद्धि-क्तेनेव संग्रहादत एवावच्छेदकीस्तो दण्डसंयोगादौ दण्डेनान्यथा-सिद्धिः। नन्वेविमिन्द्रियसंयोगादाविष इन्द्रियमन्यथासिद्धं स्थादिति चेत्,न, लघुपदेन निरासात् लाघवस्य वस्तुविवेचनया प्रथमोपस्थित्या च उभयथायभावात् इन्द्रियपूर्ववित्तिताग्रहस्य प्राच्यलादिति दिक् ।

यनु प्रतियोगिजन्ये धंसखान्यथासिद्धिस्त्रीयेति (१)। तन्न । पूर्वादिनेव तदन्यथासिद्धेरुक्तक्रमेण सस्भवात्। न च वैपरीत्यं, वि-रोधस्योक्तलात् अपूर्वे बच्छमाणलाच । ननु यागापूर्वयोर्थुगपदन्व-यानुविधानमित अस्ति च अन्यस्य लघुनि स्थितलिमिति याग-स्थान्यथासिद्धलं स्थादित्याह, 'यागेति, प्रथमोपस्थितलेन यागस्थेव पूर्वविक्तिलग्रहात् न तु युगपत्तदाह, 'न लवगम्यमान द्रति । न चिष्वं सुवान्यथासिद्धमस्तु, पृथगन्वयाद्यनुविधानादिति । न चेवं कुलालेन स्विपतापि नान्यथासिद्धः स्थादित्यत आह, 'यंकेति, तत्र कृष्ठपूर्वविक्तिनियततया अन्यस्य पूर्वविक्तिताग्रहिनयतपूर्वविक्तितया

<sup>(</sup>१) चतुर्थान्यथासिद्धिरिवर्थः।

दारादावपि प्रवत्ताविति। तन । दुःखं मे मा सूदित्यु-हिश्य प्रायिश्वतादी प्रवत्ते दुःखानुत्पादस्यैन प्रयोजन-त्वात्। न च प्रागभावस्यासाध्यत्वम्, दुःखसाधनविघ-चोभयथा सिद्धलादिति भावः । 'यनेति, तच दारीभृतस्य पृथग-न्वयाद्यनुविधानेनोक्ताया श्रन्यस्या वा श्रन्यथासिद्धेरसिद्धेरिति भाव:। नन्वेवं चक्रभ्रमिजनकदण्डस्थापि कुलालवदन्ययासिद्धलमत त्राह, 'द छिति, तत्र दयोर्पि समत्रधानसभावेन खातन्त्रेयणापि नियत-पूर्ववर्त्तिताग्रह दत्यवधारणसभावात्, 'साधकाभावेनेति । यद्यपि प्रमाणेन यत्र लघु-गुरुविषयतानियमस्त्रीव लाघवं सहकारि, न ह्येकस्य लघुविषयतामस्त्रवोऽन्यस्य गुरुविषयकस्य प्रसितिजनन-विरोधी, ग्रमात्रसासिद्धिप्रभङ्गात् विषयानारे सानानारे लाघवा-वतारस्य सर्वत्र सुलभलात् इति । सैवं । यत्रैकलसिद्धिरपरासचे विरोधिनी तरेव लाघवावतारस्य गुरुसिद्धिप्रतिबन्धकलात्, स च गौरवावतारो भिन्नयोरेकस्य वा दत्यचाविशेषादिति मङ्गेपः(१)।

प्रमङ्गमङ्गितमवतारयित, 'परसेति, वद्यिषिप्रवृत्त्यादिकमण्यन्सानाद् भवतौति, 'परसेति, ययपि श्रुतिर्न साचान्योचहेतुतासाच, तथापि "दुःखेनात्यन्तं विद्युक्तश्चरतौत्याद्यनुवादसमभिव्याद्यतश्रुतेः ज्ञानदारा मोचजनकतेति भावः । साचात्कर्त्तव्य द्रत्याद्याकारश्रुतिरर्थपरतया निर्दिष्टा, "द्रष्ट्यः श्रेतियो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य द्रत्येवमाकारिकेव श्रुतिः, श्रद्धा श्र्यः सुसुचुणा श्रात्मा
द्रष्ट्यः सुसुचोरात्मदर्भनिमप्टस्थनिति यावत् । श्रात्मदर्भने।पायः
(१) श्रस्सञ्च्यादर्भपुक्तक्योरेकस्मिन् पुक्तके अनैव समातिस्वचकवाक्यमिता

टनदारा तस्यापि क्रतिसाध्यत्वात्। दुःखसाधनसमव-धानदशायां क्रता सत्यां दुःखसाधननाशे सत्यग्रिम-

क इत्याह, 'श्रोतव्य इत्यादि, तेनार्थक्रमेण ग्रब्दक्रमस्यको अवति श्रमिहोत्रं जुहोति थवागुं पचतीत्यादिवत् तथाच श्रवण-सनन-निद्धासनानि श्रात्मसाचात्कारजनकानौत्युक्तं भवति । श्रत एव श्रुतेख्यैवाकार इति अभो न कर्त्तवः । 'समानेति, इदानीनान-दु:खध्वंसातिव्याप्तिवारणाय तादृशं विशेषणं, ददानीन्तनस्य तस-मानका जीनलात्, तावन्याचे च कते ददानीन्तनसुक्तनरकादि-दु:खध्वंषस्थापि चर्मदु:खप्रागभावसमानकाललात् श्रतो दु:ख-ध्वंषसमानाधिकरणलेन दुःखप्रागभावो विशेषितः। न चैवम-ण्पात्तदुःखध्यंसे त्रतिवाप्तिः, स च दुःखध्यंसो भोगेन स च विभिष्ठज्ञानवद्विभेषणज्ञानसापेच द्रतीष्टजानकाल एव दःखनाभात् भोगेन दु:खनाग्रेऽपि दु:खान्तरस्य विषयज्ञानादिविलम्बेनोपान्य-दु:खध्वंसानन्तरसेव चरमदु:खनिवृत्तेः। वस्तुतस्तु दु:खप्रागभावा-सहरतिलं दु:खविशेषणं न ध्वंसविशेषणं श्रतो नातियाप्तिगद्भा श्रन्यप्रागभावसमानकाललादुपान्यखेति श्रसौ दुःखध्यंसो न प्रकत-स्तस्यातीतादावभावेन विकन्पासमावादित्यवधेयं(१)।

इति महामहोपाध्याय-सन्मित्र-श्रीजयदेवविर्चित ईश्वरानु-मानाचोकः समाप्तः।

<sup>(</sup>१) खसास्त्रव्यादर्गपुक्तकदये 'ननु नासी प्रवार्थः खतीतदुःखध्वंसस्य सिद्धलात्' इत्यादिमूलभागस्य व्याख्यानादर्गनात् समाप्तिसूचकवात्र्य- दर्मनाच सुगमलेन तादृशमूलभागस्य व्याख्याप्रयासः च्यालोकस्ता न स्तत दित वयं मन्यामने खतन्तादृशम्लभागो व्याख्यारिहत स्वाच स्वाद्यस्तके सिद्धविश्वत दित ।

समये प्रागभाव स्वरूपमस्ति तेन विना नास्तीत्य-व्यय-व्यतिरेक्योस्तच सत्तात्। घटेऽपि कतौ सत्या-मग्रिमश्रेणे तत्सचं तया विना नेत्येव कतिसाध्यत्वम् न तु प्रागसते।ऽग्रिमश्रणे सत्त्रमुत्पत्तिः गै।र्वात्। कतिं विना न यत्वरूपं तत्कृतिसाध्यं प्रागभावस्वरूपन्तु न तथिति चेत्। नं। क्रतिध्वंसेऽपि घटमच्चेनाधिमध्य-इत्यावश्यकत्वात्। अत एव यागवत् क्षेमस्याप्यनाग-तानिष्टानुत्पाद्जनकस्य परीक्षकप्रष्टितिवष्यत्विमिति वक्ष्यते निषेधापूर्वप्रस्तावे । ननु प्रायश्चित्तनाश्यपाप-जन्यद्ः खस्य प्रागभावा यद्यस्ति तदा दुः खमाव-भ्यकम् तस्य प्रतियागिजनकत्वनियमात् नास्ति चेत् तर्हि तदभावादेव दृःखानुत्पाद इत्युभयथापि प्राय-श्चित्तमफलम्, तस्माद् द्ःखसाधनध्वंसमुखेन प्रागभा-वस्य साध्यतेति तचैव क्रतिसाध्यत्वपर्य्यवसानाद् दुःख-साधनध्वंस एव पुरुषार्थी न तु दुःखानुत्पादार्थि-तयेति तच प्रागभावसत्त्वासत्त्वविचारे। वायसद्शन-विचारवत्। अय तदापि प्रागभावस्यासच्चे तद-भावात् पापं न दुःखसाधनमिति तन्नाशार्थं प्रवर्त्तेत तस्य सच्चे च पापमादायैव तस्य दुःखात्पादकत्व-नियमात् प्रायश्चित्ते सत्यपि गर्ने पादि तथा पापा-

वस्थानिमिति न ततः पापनाश इति चेत्। न। प्राग-भावस्यासच्वेऽपि दुःखसाधनजातीयनाशस्य पुरुषार्थ-त्वात् सचेऽपि पापान्तरमादायापि तस्य दुःखजनक-त्वसम्भवात्। प्रायश्चित्तात्पापनाशः स्यादेवेति प्राग-भावसत्त्वासत्त्वसन्देहेऽपि प्रायश्चित्तादौ प्रवृत्तिरप्रत्य-हैवेति। उच्यते। तच दुःखप्रागभावे।ऽस्येव तस्यैव दुःखानुत्पादरूपत्वेन पुरुषार्थत्वात्। स च पापनाश-दारा प्रायश्चित्तसाध्य इति प्रागभावसत्त्वेऽपि न नि-ष्पालं प्रायश्चित्तम्। तेन प्रागभावेन दुःखमवध्यं जननौयमिति चेत् सत्यम् किन्तु पापान्तरमासाद्य। न चैवं प्रायश्चित्तमफलम्, दुःखानुत्पादेन तस्य सफ-लत्वात्। न च दुःखानुत्पादस्यापि दुःखानुत्पादान्तर-मेव फलम् तच तच नास्तीत्यफलत्वम्, खरूपसत एव तस्य पुरुषार्थत्वात् अनवस्थानाच । अताऽनेन पापेन दुःखं से मा भूदिति विद्यमानपापनाशार्थं(१) प्राय-श्चिले प्रवृत्तिः। एतेन चौर्णप्रायश्चिले दुःखप्रागभावे। नास्येव, अन्यया तस्य प्रतियागिनास्यत्वेनानिमीस्-प्रसङ्गात्, न च प्रायश्चित्तवैपान्यं, न वा भगवता दुःखमपकमीपदेशकलेनानाप्तत्वम्, तस्य पापध्वंसे-

<sup>(</sup>१) समानपापनाभार्धिमिति कः।

नैव सफललात् प्रागभावानिश्वयेऽपि नर्कसाधन-पापनिश्वयात् तन्नाशार्थं प्रष्टित्तिरित्यपास्तम्। दुःख-साधनध्यंसस्य स्वतेऽपुरुपार्थत्वात्। पापान्तरेण त-त्यतियोगिजनने तन्नाशात् तस्मादुखं मे मा भूदित्यु-दिश्य तत्साधनध्यंसार्थं प्रष्टित्तिरिति दुःखानुत्पाद एव पुरुषार्थो न तु दुःखसाधनध्यंस इति स्थितम्। श्रिप च न तावद् दुःखमयसंसार्वीजिमध्याज्ञानस्य ध्यंसा सुक्तिः तत्त्वज्ञानात् तन्नाशेऽपि श्ररीरधर्मादिसत्त्वद्-श्रायां सुक्तिप्रसङ्गात्। नापि श्ररीरेन्द्रियनुद्यादि-तन्नि-दानधर्माधर्मध्यंसः, श्रचौर्णपायश्चित्तकर्मणां भागैक-नाश्यत्वेन तत्त्वज्ञानानाश्यत्वात् भागदारा तन्नाशस्य चापुरुषार्थत्वादिति।

श्रपरे तु दुःखात्यन्ताभावा मुक्तिः, यद्यपि पर्दुःखात्यन्ताभावः खतः सिद्ध एव खदुःखात्यन्ताभावः
खात्मन्यसम्भवी घटादावित्रमक्तोऽसाध्यश्व । तथापि
दुःखसाधनध्यंस एव खदित्तदुःखात्यन्ताभावसम्बन्धः
स च साध्य एव । न चैवमावश्यकत्वेन स एव मुक्तिः,
तस्य खतेऽऽपुरुषार्थत्वेन दुःखाभावमुदिश्य तच प्रदृत्तेः
"दुःखेनात्यन्तं विमुक्तश्चरतीत्यचात्यन्ताभावत्वेन मुक्तिश्रवणाच । यद्यपि दुःखसाधनध्यंसे। न पुरुषार्थी-

ऽत्यन्ताभावश्र न साध्यस्तथापि विशिष्टस्य पुरुषार्थत्वं विश्रेषणमाध्यत्वेन विश्रिष्टमाध्यत्वच । अहिकण्टका-दिनाशस्यापि तत्तद्यक्तिसाध्यदुःखात्यन्ताभवसुद्दिश्य तत्सम्बन्धत्वेनैव साध्यतेति । तन । अधर्मादिदुः खसा-धनध्वंसस्य न मुक्तिनिर्वाहकत्वं इत्युक्तत्वात्। किच नानागतस्वरृत्तिद्ः खस्यात्यन्ताभावसम्बन्धः साध्यः मु-क्तस्यानागतस्वरित्रः खस्यानभ्युपगमात् ऋभ्युपगमे वा असुकत्वापातात् अत्यन्ताभावसम्बन्धविरोधाच । ना-चुत्रवस्य खर्चातदुःखस्य, तद्रचत्तेस्तवात्यनाभाव-विरोधात् तद्भावस्य स्वतःसिङ्घत्वात् ऋतौतदुःखा-भावस्यानुदेश्यत्वाच । नापि परकीयदुः खस्यात्यन्ता-भावसम्बन्धः, तस्य स्वतःसिङ्गलात्। ऋषि च दुःखसा-धनध्वंसस्य नात्यन्ताभावसम्बन्धत्वे मानमस्ति। दुःख-साधनध्वंसादावस्य दुःखस्यात्यन्ताभाव इति वृद्धि-व्यप-देशी स्त इति चेत्। न। तस्य समानाधिकरणदुःखा-समानकालदुःखाभावविषयत्वेनाप्युपपत्ती अतिरिक्त-सम्बन्धाविषयत्वात्। एतेन सर्वदुःखप्रागभावसंसर्गा-भावा मुक्तिः घटादेश न मुक्तत्वम् दुःखसाधनध्यं स-विश्रीषितैतद्योगिना मुक्तपदार्थलात् तथैव व्यवहारात् याग-रूढिभ्यां पङ्गजादिपदवाच्यत्ववदिति निरस्तम्।

प्रागभावसंसगीभावस्य स्वते। द्विश्यत्वात् प्रत्युतात्य-न्ताभावस्यासाध्यत्वेन ध्वंसरूपत्वेन तस्य दुः खरूपतया हेयत्वात्।

प्राभाकरास्तु त्रात्यन्तिकदुःखप्रागभावा मुक्तिः। न च तस्यानादित्वेन सिद्यत्वादपुरुषार्थत्वम्, कदा-चित् क्रत्यनपेद्धत्वेऽपि प्रतियागिजनकाधर्मानाशमुखेन तस्य क्रतिसाध्यत्वात् क्रत्यधीनतत्त्वज्ञनाद्धर्म्भनाग्रे सत्यग्रिमसमये दुःखप्रागभावस्वरूपमस्ति, तया विना अधर्मोण दुःखजननान तत्प्रागभावस्वरूपमस्तीति घटवत् क्रतिसाध्यत्वात्। व्यवस्थापितच्च त्वया प्रा-गभावस्य क्रतिसाध्यत्वमहिक एटकादिना ग्रप्रायश्चित्त-क्षेमार्थिप्रदत्तिस्थले। न चैवं युगपद्धक्षध्वंस एव मुक्तिः प्रागभावस्यानादितया विविश्वतिविवेकेन तचैव क्षतिसाध्यत्वपर्यवसानादिति वाच्यम्। अधर्मध्वंसस्य खते। पुरुषार्थलात् । दःखानुत्पाद् हेतुत्वेनैव तस्य प्रयोजनता वाच्या सा च कथमसाध्यत्वे प्रागभावस्य स्यादिति । ऋतर्व "दुःख-जन्मेत्यादिस्त्चमपि(१) संग-च्छते। ऋन्यया मिथ्याज्ञानाद्यनुत्पादानां दुःखानुत्पा-

<sup>(</sup>१) दुःख-जन्म-प्रवृत्ति-दोष-मिष्याचानानामुत्तरोत्तरापाये तदनन्त-रापायादपवर्भ इति न्यायसूचं।

दाहेतुत्वेनासङ्गतं स्यादित्यास्थिषतेति । तदतिस्थवीयः तथा ह्यस्तु प्रागभावस्य साध्यत्वं तथापि तस्य प्रति-यागिजनकत्वनियमान्मुक्तस्यापि दुःखात्यादप्रसङ्गः। अधर्स-शरीरादिसहकारिविरहाच दुःखात्पाद इति चेत्, तर्द्युत्तरावधिविधुरत्वेनानादेरत्यन्ताभावत्वापत्ती प्रागभावत्वव्याकापः। प्रतियागिजनकनाश्यजातीय-त्वेन तद प्रागभावव्यपदेशीवस्तुतानित्य एव स इति चेत्। न। नित्यत्वेनात्यन्ताभावरूपतया प्रागभावा-न्यत्वेन नाश्यजातीयत्वाभावात् प्रतियागिजनकनाश-मुखेन तस्यासाध्यत्वाच । ऋपि च मुक्तेः प्रागभावस्य समानाधिकरणं भावि दुःखं न प्रतियोगि तस्याभा-वात् भावे वा श्रमुक्तत्वापातात्। नापि समानाधि-कर्णमतीतं वर्त्तमानच्न, तत्प्रागभावस्य विनष्टलात्। नापि व्यधिकरणम्, अन्यरत्तिदुः खस्यान्यनात्मना-भावेन प्रागभावाभावात् तस्य प्रतियोगिसमानदेश-त्वात्। न च दुःखमाचं प्रतियागि, खपरावत्तेर्दुःख-माचस्याप्रामाणिकत्वात् तस्यात्यन्तासते। नित्यनिष्टत्त-त्वेन तिन्वरत्ये प्रेक्षावत्ररुच्यनुपपत्तेः, ऋहिकाएका-दिनाश-प्रायश्चित्तादिसाध्यदुःखप्रागभावस्य कलञ्ज-भक्षणप्रागभावस्य च समानाधिकरणमेव भावि दुःखं

भक्षणच्च प्रतियागि। ननु दुःखाभावा न पुरुषार्थः सुखस्यापि हानेः तुस्यायव्ययत्वात्। न च बहुतरदुः-खानुविद्वतया सुखस्यापि प्रेष्टावडेयत्वम्, त्रावश्य-कालोन दुःखस्यैव हेयत्वात् सुखस्य निरूपधीच्छा-विषयत्वात्। अन्यया दुःखाननुविद्यतया तथात्वे पुरुषार्थत्वविरेग्धादिति चेत्। न। सुखमनुहिश्यापि दुःखभीक्रणां दुःखहानार्थं प्रवत्तिदर्भनात् दुःखा-भावस्य स्वत एव पुरुषार्थत्वात्। न हि दुःखाभाव-द्शायां सुखमस्तीत्युद्ध्य दुःखहानार्थं प्रवर्तते । वैपरीत्यस्यापि सम्भवे सुखस्याप्यपुरुषार्थत्वापत्तेः ऋता दुःखाभावदशायां सुखं नास्तीति ज्ञानं न दुःखाभा-वार्थिप्रवृत्तिप्रतिबन्धकम् तस्माद्विवेकिनः सुखमाच-लिखवे। बहुतरदुःखानुविद्यमपि सुखमुहिश्य शिरा मदीयं यदि याति यास्यतीति ऋत्वा (२) परदारादिषु प्रवर्त्तमाना वरं खन्दावने रम्ये द्रत्यादिवदन्तो नाचा-धिकारिणः, ये च विवेकिनाऽस्मिन् संसारकान्तारे<sup>(२)</sup> कियन्ति दुःखदुर्दिनानि कियतौ सुखखद्योतिकेति कु-

<sup>(</sup>१) दुःखाभावार्थं प्रवर्त्तन्ते इति ख॰।

<sup>(</sup>२) यदि याति यास्यतौति ज्ञालेति कः। यदि याति यालिति पाः।

<sup>(</sup>३) संसारापारकान्तारे इति ख॰।

पितफणिफणामग्डलच्छायाप्रतिममिद्मिति(१) मन्य-मानाः सुखमपि हातुमिच्छन्ति तेऽवाधिकारिएः। न च शागार्थिनामप्रवृत्ती पुरुषार्थता हीयते, कस्य-चिद्परसाविप चिकित्सादेः पुरुषार्थत्वात्। अथ, दुःखाभावाऽपि नावेद्यः पुरुषार्थतयेष्यते। न हि मूर्की चवस्थार्थं प्रवत्तो हश्यते सुधीः॥ पुरुषार्थत्वेन सुखवत् ज्ञायमानत्वनियमात् । न च सुतिज्ञानं सन्ध-वतीति चेत्। न हि दुःखाभावं जानीयामित्युहिश्य प्रवृत्तः, किन्तु द्खं मे मा सूदित्यु हिश्येत्यता द्ःख-स्याभाव एव पुरुषार्थः तस्य ज्ञानच्च स्वकारणाधीनं, ा तु पुरुषार्थतापयागि, सुखी स्वामित्युद्दिश्य प्रवर्त्तते, न तु सुखं जानीयामिति, सुखमेव तथा न तु तद-वगमः तस्यावश्यकत्वेनान्यथासिद्वत्वात् गौर्वाच। किञ्च बहुतरद्ः खजर्जरक खेवरा दुः खाभावसु दिश्य मर्गेऽपि प्रवर्त्तमाना दश्यन्ते। न च मर्गे तस्य ज्ञान-मस्ति, न ते विवेकिन इति चेत्। न। पुरुषार्थत्वे विवेकानुपयागात्। किञ्च चरमदुः खानुभवेऽनागत-

<sup>(</sup>१) स्त्रत्रायं भावः यथा सन्तापसन्तप्तः कश्चित् प्रवधो वज्जमस्तकसर्प-प्रयाच्छायास सन्तापणान्तिमच्छित तथैवास्मिन् संसारे इतस्तते।-ऽवाप्तदुःखधारापरिजिच्चीर्ययां कान्ताजनसुजङ्गभवज्जतरमस्तकाय-मानपुत्रभौत्रादिसङ्गमसुखी कामीति।

दुःखध्वंसे।ऽपि विषयः, तथाचात्रिमश्चेणे तद्धंसस्त-दिषयकच विनश्चद्वस्यं ज्ञानमस्तीति वर्त्तमानाप्य-चिरमनुश्चयते। ज्ञानसमये मुक्तिलक्षणस्य सन्तात् न ज्ञानं मुक्तिविरोधि। प्रमाणन्तुः, दुःखत्वं देवदत्त-दुःखत्वं वा स्वाश्चयासमानकालीनध्वंसप्रतियागि-दित्तिः कार्य्यमाचद्दत्तिधर्मत्वात्ः सन्ततित्वादा एत-त्यदीपत्ववत्ः। सन्ततित्वच्च नानाकालीनकार्य-माचद्दत्तिधर्मत्वम् । एवं सुखत्वादावपि साध्यन्तेन

<sup>(</sup>१) प्रमागन्त मुक्ताविति कः।

<sup>(</sup>२) खन खपदं पद्मपरं।

<sup>(</sup>३) निवानिव्यसाधारगागुगालादिकमादाय खाश्रयनिव्यगुगासमानका-लीनध्वंसाप्रसिद्धाः साध्याप्रसिद्धिवारगाय मात्रपदं।

<sup>(</sup>४) रतद्वर्यविच्छन्नविभिन्नकालोत्पन्निष्यखित्तवैजाखिवश्षवदिखर्थः।

<sup>(</sup>५) कार्छमात्रहत्तिधमीलमिखन मानपदं द्रयालादो यभिचारवारणाय।

न च ध्वंसले यभिचारः, कार्यपदेन भावकार्य्यविवच्चणात्। रतत्
सक्षें महाप्रलयमङ्गीलाय उत्तं। ध्वष्य महाप्रलये मानाभावक्तषाच
कार्य्यमात्रहत्तिलस्य घटलादाविष सत्त्वेन तत्र च निकत्तसाध्यविरहात् यभिचारः खतक्तदगङ्गोकारपचेऽषि हेलन्तरमाह, सन्ततिलादिति, नानाकालीनकार्य्यमात्रहत्तिधमीलस्य रक्तकालीनकार्य्यद्याहत्तिले सित कार्य्यमात्रहत्तिधमीलस्य रक्तकालीनकार्य्यद्याहत्तिले सित कार्य्यमात्रहत्तिकं, ध्वत्र कल्पेऽपि घटलादौ पूर्व्योक्तश्रमचारतादवस्थावारणाय सत्यन्तं, खरूपासिद्विवारणाय एककालीनेति, गगन-घटहत्तिदिले यभिचारवारणाय विशेष्यदेले
मात्रपदं। रतत्कल्पे देवदत्तदुःखलमेव पद्यः, दुःखलमात्रस्य
पद्यते तु तत्र हेतुघटकसत्यन्तदलविरहात् स्रह्मपासिद्धः, सात्रश्रममानकालीनध्वंसाप्रसिद्धिस्य महाप्रलयागङ्गीकारपद्य रवेतत्कल्पानुसर्णादिति ध्येयं।

सक्बो के दे मे छः। न चाप्रयाजकत्वम्, सन्तस्य के मूं बो के दस्य प्रयाजकत्वात्। प्रकृते च मिथ्याज्ञानस्य संसारमू कस्य अवणादिकमेणात्यव्यत्तव्यानात् निर्वातः सम्भवत्येव, "आत्मा ज्ञातव्यो न स पुनरावर्त्तते" इति अतिश्व प्रमाणम्। राचिसचन्यायेनार्थवादे प्रनीतापुनरावृत्तेः अधिकारिविश्रेषणत्वात् (र), 'सः' आत्मज्ञः, 'न पुनरावर्त्तते' न पुनः शरीरी भवतीत्यर्थः। "आत्मा वा अरे श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्या- सितव्यः साक्षात्वर्तव्यः" इत्युपक्रम्य "दुःखेनात्यन्तं विमुक्तश्वर्तते' इति श्रुतिश्व मानम्।

श्राचार्यास्तु। "श्राग्रीरं वावसन्तं प्रियाप्रिये न स्पृश्रतः" इति श्रुतिस्तच प्रमाणम् वावसन्तिमिति यङ्जुकि। तेन संसारितादशायां श्रणमाचमश्ररीर-त्वेन नान्यथासिडिः। ननु दन्दस्वरसेन<sup>(२)</sup> मिजित-

<sup>(</sup>१) तथाच यथा हि रात्रिप्रव्दवाचानां "च्योतिर्गीरिखादिवाक्योत्पद्म-कर्मां प्रविच्चात्यां अव्यन्ताश्रुतस्वर्गीदिकस्पने गौरवात् विश्व-जिद्यायापवादेन "प्रतितिस्वन्ती ह वा य रता रात्रीरूपयन्ति" इत्यर्थवादश्रुतौ प्रतिस्वेत प्रकामिति सिद्धान्तितं तथात्रापि स्वार्थ-वादिकापुनरास्त्रोदेव प्रकासिति भावः।

<sup>(</sup>२) चिधिकारिनियमादिति ख॰।

<sup>(</sup>३) 'दन्दस्रसेन' प्रियञ्च चप्रियञ्च प्रियाप्रिये इति दन्दस्रसेनेवर्थः।

सुख-दःखाभयनिषेधः प्रतीयते स तु नित्यवत्प्राप्त-एव एकैकनिषेधे च वाक्यभेदापत्तिः। न च मुक्ती प्रमाणिमिति चेत्। न। दित्वेनैकेन रूपेणापिस्य-तयाः प्रत्येकं निषेधान्वयेऽपि(१) वान्यभेदाभावात् धव-खदिरी छिन्धीत्यच प्रत्येकं छिदान्वय इव। न हि तन मिलितच्छिदा ऋषि च न प्रियाप्रियरूपं किञ्चिद्स्तीति, मिलितनिषेषे।ऽध्येकैकान्वये प्रत्येका-भावे वा भवेत् तचैकान्वयस्याशरीरे अयोग्यत्वात् प्रत्येकाभाव एव पर्यवस्यति, अत एव सर्वमुक्तिर्पि सर्वदः खसन्तितपश्चीकार्णे तिसादेः अन्यथा मुक्ति-र्गि न स्यात् तचैव व्यभिचारात्(र)। यदि चे। षरात्मान-एव केचित् तदा तच्छ इतया मे। स्रार्थन कश्चित् प्रव-र्तेत । श्रम-दम-भागानभिषक्षादिमुक्तिचिह्नेन<sup>(२)</sup> श्रुति-सिद्धेन सन्देइनिर्हित्रिति चेत्। न। संसारित्वेन शुक्तियाग्यत्वात् न तु तिद्विषयण्यमादिमस्वेन सा-मान्धे बाधके सत्येव याग्यताया विशेषनिष्ठत्वात् । किच शमाद्यः श्रुती सहकारितया नेाधिताः न

<sup>(</sup>१) निषेधावमभे प्रीति ख॰।

<sup>(</sup>२) खनैव व्यभिचारादिति ख॰।

<sup>(</sup>३) 'भोगानभिव्यक्तः' भोगेषु खनासितिरिवर्थः।

तु याग्यतया तत्त्वेऽपि संसारित्वेन तेऽपि साधनीयाः श्मादिकमपि हि कार्यं तचापि संसारित्वेनैव याग्यता सामान्ये बाधकाभावात्। त च नित्यसुखाभिव्यक्ति-र्मुतिः, सा हि न नित्या मुत्त-संशारिकोष्यस-कात्<sup>(१)</sup>। नात्पाचा, तडेतु अरौराच भावात्, ज्ञानमाचे सुखमाचे वा तडेतुत्वावधारणात्। न च संसारि-द्शायां तहेतुः, सामान्ये वाधकाभावात् । श्वत एव स्वर्गादी भरीरकल्पना। किच तज्जनकं(र) न ताव-दात्म-मनायागः, तस्यादष्टादिनिरपेशस्याजनकत्वात्। विषयमाचापेश्रणे तु संसारिद्शायामपि तद्भिव्यिता-प्रसङ्गः। नापि यागना धर्माः सहकारी, तस्योत्पन-भावत्वेन विनाशित्वेऽपवर्गनिष्टच्यापत्तेः। न च तज्ज-न्याभित्रक्तिर्नन्ता, तस्या अष्यत एव नाभात्। अथ तत्त्वज्ञानात्सवासनिमय्याज्ञाननाभे देशवाभावेन प्रर-च्याद्यभावाद्यम् धर्मयार्नुत्यादे प्रचीनधर्माधर्मञ्च-यादुः खसाधनशरीरादिनाश एव तहेतुरतएव तस्या-नन्धेनाभिव्यक्तिप्रवाहे। ध्यनन्त इति चेत्। न। श्र्रीर् विना तद्नुत्पत्तेः तस्य तडेतुत्वे मानाभावाच । न च

<sup>(</sup>३) खविश्रेषापातादिति ख॰।

<sup>(</sup>४) किं वा तज्जनकमिति ख॰।

माञ्चार्थिप्रवित्तरेव तन मानम्, दुःखद्दानार्थितयापि तदुत्पत्तेः। न च नित्ये सुखे मानमस्ति। "नित्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मं "श्रानन्दं ब्रह्मणे। रूपं तच मेश्वे प्रतिष्ठिनं" इत्यादिश्रुतिमीनिमिति चेत्। न। उपज-ननापायवते। ज्ञीन-सुखयार इं जानाम्य इं सुखीति भिन्नत्वेनानुभूयमानयार्त्रस्माभेदवाधने प्रत्यक्षवाधात्। अय सुखस्य ब्रह्माभेद्वाधनादेवायाग्यतया अनित्यं सुखं विद्याय वाक्यार्थत्वेन नित्यसुखिसिद्धिः स्वर्गवत् न तु नित्धे सुखे सिडी तद्भेद्वे।धनं येनान्धोन्धा-श्रयः। यदा नित्यं सुखं वेषियत्वा तद्भिन्नं ब्रह्म बेाध्यते। न च वान्यभेदः, वान्येनवान्यत्वादिति चेत्। न। श्रात्मनेाऽनुसूयमानत्वेन तद्भिनस्य नित्यसुखस्याप्यनुभवप्रसङ्गात् सुखमाचस्य स्वगे।चर-साञ्चात्कारजनकत्वनियमात् तदननुभवे वा त्रात्मना-ऽपि अनुभवा न स्थात्। अथात्मभिन्नं नित्यसुख-मनुभूयत एव सुखत्वं तव नानुभूयत-इति चेत्, न, सुखानुभवसामया। एव सुखत्वानुभावकत्वात् तसादा-नन्दं ब्रह्मोति मत्वर्थीयाच्प्रत्ययान्तत्वेनानन्दवन्तं वेषधं तेनाभेदः, अन्यया नपुंसकि जल्वानुपपत्तेः।

एतेन ब्रह्मादैततत्त्वसाष्ट्रात्काराद्विद्यानिरुत्ती वि-

ज्ञानसुखात्मकः केवल आत्मा अपवर्गे वर्तत इति वेदान्तमतमपास्तम्। स्वप्रकाश्रसुखात्मकब्रह्मणे नि-त्यत्वेन मुक्त-संसारिणोर् विश्रेषप्रसङ्गात् पुरुषप्रयतं विना तस्य सत्त्वादपुरुषार्थत्वाच । अविद्यानिष्टत्तिः प्रयत्नसाध्येति चेत्, अविद्या यदि मिथ्याज्ञानं, अर्था-न्तरं वा, उभययापि सुख-दुःखाभाव-तत्साधनेतर-त्वेन तन्त्रिक्तरपुरुषार्थत्वात् ।

चिद्गिडनस्तु श्रानन्दमयपरमात्मनि जीवात्मलया मायः, लयश्र लिङ्गशरीरापगमः, लिङ्गशरीरच्च एका-द्शेन्द्रियाणि पञ्चमहाभूतानि स्रक्षमाचया सन्भ्याव-स्थितानि जीवात्मनि सुख-दुःखावच्छेदकानीत्याहुः। तन । शरीरध्वंसस्य खते। दुः खसाधनाभावतया अपु-रुषार्थत्वात्। न चापाधिश्वरीरनाश्चे श्रीपाधिकजीव-नाभा लयः, खनाभस्यापुरुषार्थत्वात्, ब्रह्मग्रे। नित्यत्वेन तद्भिन्नस्य नाशानुपपत्तेः भेदाभेदस्य च विरे।धेनाभा-वात्। नाष्यनुपष्ठवा चित्तसन्ततिरपवर्गः, आवश्यकले-नानुपस्रवस्य दुःखाभावस्य पुरुषार्थत्वेन चित्तसन्तते-रपुरुषार्थत्वात् भरीरादिकार्णं विना चित्तसन्ततेरनु-त्यादाच। न हि चित्तमाचं तत्सामग्री, शरीरादिवैय-र्थ्यापत्तेः। नापि दुःखहेतुत्वेनात्मना हानमेव मुक्तिः, सुख-दुःखाभावेतरंत्वेनापुरुषार्थत्वात् ज्ञानरूपात्महा-नस्यायत्नसिद्धेः ऋतिरिक्तहानस्याशकात्वात्।

यत् यागर्डिसाध्यनिरतिश्यानन्दमयीं जीवन्मित-मुह्य प्रवृत्तेः कार्णवशादात्यन्तिकदुःखाभावकृषां मुक्तिमासाद्यतौति मतम्। तन्त्र। परममुक्तेरपुर-षार्थत्वापत्तेः विर्क्तस्य मान्नेऽधिकारात् सुखे।देशेना-प्रवत्तेश्व। सेश्वे च सर्वात्रमाणामधिकारः त्रात्रम-चतुष्टयसुपक्रस्य "स ब्रह्मसंस्थोऽस्तत्वमेति" इति श्रृतेः, सङ्कोचे कार्णाभावात्। आकाङ्काया अविश्रेषेणान-न्तर्यस्याप्रयाजकत्वात् । कथं तर्हि "मास्राश्रमश्रतुर्थो वै या भिक्षाः परिकीर्तितः" इति प्रव्रज्यां माञ्चाश्रम-माहः, यहस्यस्य च पुच-दारादिसङ्गो दुवीर इत्य-साधार खोन तथापदेशात् तत्त्वज्ञाननिष्ठो यहस्थोऽपि मुच्यत इत्यागमाच। एवं स्थिते मेश्यमुपक्रम्य "त्रात्मा वा ऋरे श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यः साधा-लार्नेव्यः" इति श्रुतिः, श्रुतिभ्यः शरीरादिभिन्नं त्रात्मानमवधार्य शास्त्रेण पदार्थान् विविच्य तद्वे।-धितापपत्तिभिक्तस्य स्थिरीकरण्रूपं मननं विद्धाति। न च प्रब्दोपपत्तिजन्यतत्त्वज्ञानात् साक्षात्कारिसवा-सनमिय्याज्ञाननिष्टत्तिः, दिङ्गोहादौ तयानुपल्येः, 🗥

<sup>(</sup>१) तथानुपपत्तेरिति ख॰।

श्रतः श्रुति-स्मृत्युपदिष्टयागविधिना<sup>(१)</sup> चिर्निरन्तरा-द्रसेवितनिद्ध्यासनजन्ययागजधमदात्मतत्त्वसाह्या-त्कारं संसार्वीजसवासनिमय्याज्ञाननिहननसमर्थं (२) श्रासाद्य दे।षाभावात्प्रवत्त्यादेरभावे श्रनागतधर्मानु-त्पादेनानादिभवसञ्चितकर्मणां भागेन श्रयादपरच्यते। उपदेशमाचाच्छरीरभिनात्मावगमेऽप्यन्यपरत्वशङ्कया सङ्गस्रकस्य (२) नाश्रद्वामलश्चालनमिति मननमाव-श्यकम्। तथाच मन्तव्यश्वीपपत्तिभिरिति श्रुतिरेवा-पपत्तिबोधकस्य शास्त्रस्यापवर्गहेतुत्वं बे।धयति, सन-नस्य तदेकसाध्यतात्। एवच भ्रम-दम-ब्रह्मचर्यायु-परंहितयाविन्तत्य-नैमित्तिक-सञ्योपासनादिकार्ससहि-तात् तत्त्वज्ञानान्मुत्तिः। स्यादेतत् ज्ञान-कर्म्यगार्न समप्राधान्येन समुचयः कर्मणां खवाक्यात् फलान्तरा-र्थत्वेन श्रुतत्वान्मोश्चार्थकस्पनाविरे।धात् तत्त्वज्ञानस्य कर्मनेर्पेश्चेण मुक्तिहेतुलप्रतीतेश्व। नाङ्गाङ्गिभावेन, तथा हि न कर्म सन्निपत्योपकार्कम्, तत्त्वज्ञान-श्रारीरानिवी इकत्वात्। नापि प्रयाजादिवदाराद्प-

<sup>(</sup>१) श्रुति साल्यपदिखिविधिनेति ख॰।

<sup>(</sup>२) संसारवीजसवासनिमयाज्ञानोन्मूलनसमर्धमिति ख॰।

<sup>(</sup>३) अस्यरस्येवर्धः।

कारकम्, स्ववाक्यतएव कर्मणां प्रयोजनलाभेन पाल-वत्सिवधावपालत्वाभावात् उपपत्तिविरुद्धश्च ज्ञान-कर्मसमुचयः काम्य-निषिद्धयारभावात् (१)। नाष्यसङ्क-ल्पितपालवत्काम्यकर्मसमुचयः, चतुर्थाश्रमविधिविरो-धात्। ज्ञत एव न यावन्तित्य-नैमित्तिकसमुचयाऽपि। नापि यत्याश्रमविद्दितेन कर्मणा, तत्त्वज्ञाने सति यहस्थस्यापि मुक्तेः।

"न्यायागतधनस्तत्त्वज्ञाननिष्ठोऽतिथिप्रियः। श्राडकत्सत्यवादी च यहस्थोऽपि विमुच्यते"॥

इति स्मृतेः। न चाननुगतमपि साधनं, स्वर्गवद्प-वर्गे प्रकारक्षेद्राभावात्। न चापवर्गाधिकर्त्तव्यतया कर्माणि विहितानि येन तत्समुचयः स्थात्। तस्मात् "सच्चस्य सर्वकर्माणीति स्मृतेः सर्वकर्मसच्चासे। ज्ञान-माचाच मेग्य इति। मैवम्। स्व-स्वात्रमविहितेन कर्मणा ज्ञानस्य समप्राधान्येन समुचयात् ज्ञान-कर्मणो-स्तुल्यत्वेन मुक्त्यर्थत्वाभिधानात्। तथाच श्रीभग-वज्ञीता।

"स्वे स्वे कर्मण्यभिर्तः संसिद्धं लभते नरः। स्वकर्मणा तमभ्यर्च्य सिद्धं विन्दति मानवः"॥

<sup>(</sup>१) काम्य-निषिद्धयोस्यागादिति ख॰।

श्रीविष्णुपुरागे।

"तस्मात्तत्प्राप्तये यतः कर्तव्यः पिछतैर्नरैः। तत्प्राप्तिहेतुर्विज्ञानं कर्म चातं महामते"॥ हारीतः।

"उभाभ्यामेव पश्चाभ्यां यथा खे पश्चिणां गतिः।
तथैव ज्ञान-कर्मभ्यां प्राप्यते ब्रह्म श्राश्वतम्"॥
श्रुतिश्व, "सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष श्रातमा सम्यग्ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण च" इति एतन्मूलकमेव,

"परिज्ञानाद्भवेन्मुक्तिरेतदालस्थलस्यणम्। कायक्षेत्रभयाचैव कमे नेच्छन्यपण्डिताः"। "ज्ञानं प्रधानं न तु कर्महौनं कमे प्रधानं न तु बुडिहौनम्। तस्माद्वयारेव भवेत्प्रसिडि-र्न ह्येकपक्षे। विहगः प्रयाति"॥

न च फलान्तरार्थत्वेन श्रुतस्य कर्मणः फलान्तरा-र्थत्वमनुपपन्नम्, तथा वाक्यस्वरसात् ज्ञानतुत्व्यताप्र-तौतेः। तत्तत्फलजनकत्वेऽपि हि कर्मणां शब्द् एव मानम्, एवमन्यचापि। भवतु वा श्रारादुपकारितया श्रद्धाङ्गिभावेन समुचयः, स प्रयाजादिवदपूर्वदारैव। यत्तु जडभरते।पाल्याने। "न पपाठ गुरुपोक्तां क्षते। पनयनः श्रुतिम्। न द्दर्भ च कर्माणि शास्त्राणि जयहे न चं दित ॥ तद्योगिधमसङ्गत्यागार्थं जातिसारत्वेन न शिक्षि-तानौत्येवंपरं वा। तदुक्तं। "जज्ञे जातिसारा दिजः सर्वविज्ञानसम्पन्नः सर्वशास्त्रार्थतत्त्ववित्" द्दित्(१)।

श्रव केचित्। श्रनुत्यन्नतत्त्वज्ञानस्य श्रानार्थिनस्तत्प्रतिवन्धकाधर्मनिष्टिनिद्दारा प्रायिश्वत्तवद्दारादुपकारकं कर्म सिन्नपच्चोपकारकन्तु तत्त्वज्ञानम्। उत्पन्नतत्त्वज्ञानस्य तु श्रन्तराख्यष्टष्टेः कारीरीसमाप्तिवदार्याश्रमपरिपाखनं खे।कसंग्रहार्थम्। यद्यपि खे।कसंग्रहे। न प्रयोजनम् सुख-दुःखाभाव-तत्साधनेतरत्वात्, तथाप्यकर्णे खे।िककानां विगानान्निन्द्यत्वेन
यज्ज्ञानं तत्परिहारार्थं तत्कर्मसाध्यदुःखे।त्पादनेनाधर्मश्र्यार्थच्चेति। तन्न। तत्त्वज्ञानं प्रत्यक्रत्वपश्चे कर्मणां
स्वपूर्वद्दारा जनकत्वं दुरितध्वंसकल्पनाता खघुत्वात्
तस्मात् यानि कर्माण उपनीतमाचकर्तव्यत्वेन विहितानि सन्ध्योपासनादीनि तानि मे।श्वार्थिभरप्यवश्चं
कर्तव्यानि तत्परित्यागस्य प्रत्यवायहेतुत्वेनाशास्त्रीय-

<sup>(</sup>१) तद्योगिधर्मत्वेन सङ्गत्यागार्थं जातिसारत्वेन वा न श्रि चितानात्वेवं परच्च, तद्तां, जच्चे जातिसारो दिज इतीति ख॰।

त्वात् सङ्कोचे मानाभावात् निषिद्यानि काम्यानि च वन्ध हेतुत्वान्मुक्तिपरिपन्धीनौति त्यञ्यन्ते। धनमूलानि च धनत्यागादेव त्यञ्यन्ते। सेाऽयं "संन्यस्य सर्वकर्मा-णौत्यस्यार्थः, श्रयमेव हि सन्यासपदार्थः, तथाच श्रीभगवद्गीता।

''काम्यानां कर्मणां न्यासं सन्यासं कवयाविदुः।
नियतस्य तु सन्यासः कर्मणां ने।पपद्यते।
मोहात्तस्य परित्यागस्तामसः परिकीर्त्तितः"॥
तत्त्वज्ञानं धर्मदारा सुक्तिसाधनं विह्नित्वेन धर्मजनकत्वादिति धर्मस्यैव प्राधान्यम्। स च धर्मी सुक्त्यैव
फलेन नाम्यत इति केचित्। तन्न। सिथ्याज्ञाननिरुत्त्या दष्टदारेणैवापपत्तावदृष्टकल्पनानवकाम्मात्।
जन्यथा भेषजादिष्वपि तथा स्यात्। एवन्च तन्तेव
विह्नित्वस्य व्यक्तिचारः।

श्रव वदन्ति। संसारकारणे च्छेदक्रमेण कार्यो च्छे-दान्मोश्रः, एवच्च तत्त्वज्ञानमाचादेव मिथ्याज्ञाने च्छे-दादपवर्गः तच न तस्य कर्मसहकारित्वम् मिथ्या-ज्ञानान्मू चने कर्मविनाष्ठतस्यैव तस्य दिङ्गोहादौ हेतु-त्वावधारणात् कर्मणामपवर्गहेतुताश्रुतिश्च तत्त्वज्ञान-दाराष्युपपद्यते साक्षात्तस्याश्रतेः। तत्त्वज्ञानवतश्चाधि- कारे नित्याकरणेऽपि देशाभावेन प्रत्यवायाभावे।पपत्तः। श्रन्थश्या भागार्थं विहित-निधिद्वाचरणेन
धर्माधर्मीत्पत्ती मिश्वाभावप्रसङ्गः। ननु तत्तत्तीर्थमहादान-स्नान-काशीमरणादिकर्मणां तत्त्वज्ञाननेर्पेस्थेण मुक्तिहेतुत्वं श्रूयते तत्कथं तत्त्वज्ञानमेव तद्वेतुः।
न च तेषां तत्त्वज्ञानमेव व्यापारः, श्रनुपदं तत्त्वज्ञानानुत्पादादहष्टद्वारा तद्वेतुत्वं वाच्यम् तथाचापवर्गकारणमेवाद्दष्टद्वारा तद्वेतुत्वं वाच्यम् तथाचापवर्गकारणमेवाद्दष्टं कल्पातां लाघवात्। न च तत्त्वज्ञानप्रतिबन्धकाधर्मनाश्य एव तेषां व्यापारः, प्रतिबन्धकदुरितध्वंसते।ऽपूर्वस्य लघुत्वात्। श्रथं तत्त्वक्र्मणामननुगमात् कथं मुक्तिरनुगता दुःखध्वंसे प्रकाराभावादिति(१) चेत्। न। गुणनाश्ये समवाय्यसमवायिनाश-

<sup>(</sup>१) श्रभावरूपे दुःखध्वंसे वैजात्यकत्यनस्यासम्भवादित्यर्थः। न च प्रतिथोगिन दुःखे जातिविशेषान् कत्यित्वा तदरिक्क् प्रतियोगिनां
स्वाश्रयप्रतियोगिकत्वसम्बसेन जातिविशेषायामेव वा जन्यतावक्केदकत्वसीकारेय व्यभिचारवार्यं सम्भवतौति वाश्यं। गोवधजन्यतावक्केदकजात्या साङ्कर्येया तादशजातिकत्यनाया स्वसम्भवात्। न च
गोवधजन्यदुःखानां सध्ये यानि प्रायस्वित्तनाग्र्यानि तन्माचर्यत्तिजीतिरेका यानि तत्त्वज्ञाननाग्र्यानि तन्माचर्यत्तर्जीतिरेकिति न
साङ्कर्यमिति वार्यं। तासां नानात्वं तत्त्वज्ञानादिनाग्र्यतावक्केदकजातीनां वा नानात्वं द्रत्यच विनिगमकस्य दुर्वभत्वात्।

विरोधिगुणानां नाशकत्वनियमात् । तत्तन्नाश्विशेषे तु तत्त्वेतुरिति चेत्, ति तत्त्वं त्यां से तत्त्त्वकं णा-मिप तथात्वमत्तु, तवापि तत्वज्ञाने तत्प्रतिबन्धक-दुरितध्वंसे चाननुगतानामेव तत्तत्त्वकं जनकत्वम् सुसुक्षुमुद्दिश्य विद्वितत्वं वानुगतमस्तीति चेत्। न। ज्ञान-ककं णोनिरपेश्वकारणताश्रवणात् वीद्वि-यवव-दिकल्प एव। निरपेश्वेकसाधनावक् द्वेऽपरसाधनावक द्वे-ऽपरसाधनाव्यो न विकल्पमन्तरेण सम्भवति त्राका-द्वाविर्द्वादिति न्यायात् । साहित्यवाधकं विनेकं प्रत्यनेकस्य हेतुता यव शब्देन वाध्यते तव विकल्पेना-व्यो यथा वीद्वि-यवयोरित व्यात्तर्वा। वस्तुतस्तु (१) व्यया यथा वीद्वि-यवयोरित व्यत्यत्तर्वा। वस्तुतस्तु (१) व्यक्षिसम्वासनिम्थाज्ञानान्त्रुलनं विना न को श्व-

<sup>(</sup>१) नाम्यकत्वदर्भनादिति ख॰।

<sup>(</sup>२) खाकाङ्गाविरहादिनियमादिति ख॰।

<sup>(</sup>३) वेदवोधितवैकाल्पिकहेतुतास्त्रवे समुचितेभ्यो न प्रलसिद्धिः सम्व-लितन्नी हि-यवाभ्यामेकयागाननुस्रागदिति त्यारिक्य-मिणवत् ज्ञान-कमीयां हेतुत्वे तत्सम्बजने मोत्याभावप्रसङ्गः। नापि ज्ञान-कमीयां समुचितानां मोत्यहेतुता सम्भवति, तत्त्वज्ञानोपाये योगाभ्यासादो द्वात्यसाध्यताज्ञाने मोत्यहेतुकाश्रीमरणादितत्तत्वभीस प्रवत्त्यनुप-पत्तः मथुरा-काश्रीमरणानां सम्बजनासम्भवाच इत्यखरसादाह, वस्तुतिस्विति।

इत्युभयसिडम्, तादशमिय्याज्ञाननाशे चान्वय-व्यतिरे-काभ्यां तत्त्वज्ञानकार्णमवधारितमता न तेन विना स इति तचापि तत्त्वज्ञानमावश्यकम्। यद्यपि मिथ्या-ज्ञाननामे विरोधिगुणस्यैव हेतुत्वम्, तथापि सिथ्या-ज्ञानप्रागभावासहरुत्तिमिच्याज्ञानध्यंसस्य तदेवसाध्य-त्वम्। "त्रात्मा ज्ञातव्यो न स पुनरावर्त्तते" इति श्रुतेमे छि प्रति तत्त्वज्ञानस्य हेतुत्वावधार्णाच "तमेव विदित्वाऽतिसृत्युभेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय" इति श्रुत्या तत्त्वज्ञानं विना न मेश्यः किन्तु तिस्मन्सत्ये-वेति प्रतिपादनाच । अन्यथा स्वर्गादौ न भरीरादयः कास्पेगरन्। कार्क्षणां तत्त्वज्ञानदारापि मुक्तिजनकत्व-सम्भवात् प्रमाणवतागार्वच्च न देषाय । कर्मणां तस्वज्ञानविशेष एव जनकत्वं ऋते। न तचाननुगमी-देशाय। वाराणसीमरणस्य तत्त्वज्ञानफलकत्वमाग-मादेवावगस्यते। तत्त्वज्ञानाद्दत्तफलान्येव कमाणि प्रायिश्वतादिव विनश्यन्ति श्रनन्यशासिड्याब्द्वलात्। न च प्रायश्चित्तस्य दुरितात्पत्तिनिमित्तकत्वं, पापनाश-फलश्रवणात्। ऋत एव न ब्रह्महत्यादीनां प्रायश्चित्त-द्ःखमेव फलम्, नरकफलअुतिविरोधात् प्रायश्चित्त-विधिवैय्यथां च, दुःखैक फलत्वेन तचाप्रवृत्तेः। नापि कर्मान्तराधिकार एव फलम्, महापातकातिरिक्ते-ऽनिधिकाराभावात् अन्यथा यिकि चित्पापवते । ऽक्त-प्रायि चत्वेनानिधकारापत्तेः । प्राणान्तिके तद्भा-वाच । श्रूयते हि ।

"भिद्यते हृद्यव्यक्षि श्विचन्ते सर्वसंश्रयाः"। स्रीयन्ते चास्य कम्माणि तस्मिन्दष्टे परात्मिन"॥ स्मृतिस्र।

"ज्ञानाग्निः सर्वकस्मीणि अष्मसात्कुक्तेऽजुन'' इति ।

"नासुतं श्रीयते नर्मोत्यच च प्रायश्चित्तादिस्पृतितः सङ्कोचस्यानश्चनत्वेन शब्दनोधितनाश्चनानाश्चनकी-परत्वं नायवात् न तु तत्तद्न्यन्यन्यं गार्वात् पाप-पुण्यश्चयचेतूनां बहुतरत्वात्। ज्ञानस्य नाश्चनत्वं शब्दनोध्यमित्युक्तम्। श्चय भस्मसात्पदस्य नाश्चनत्वं शब्दनोध्यमित्युक्तम्। श्चय भस्मसात्पदस्य नाश्चनत्वेन यथा वहेः परम्पर्या भस्म तथा ज्ञानात्कर्मश्चय-द्रत्यर्थः। तथाच "नासुक्तं श्चीयते नर्मोति स्पृतिक्त्सर्गनोभोनेव श्चयमाह, श्चनत्वथासिद्वप्रायश्चित्तविधिना सा नाध्यते, ज्ञाननाश्चत्वच्च (१) भोगदारापि सन्भवती-त्यवाधे सम्भवति नाधकत्व्यना नेति चेत्। न। नर्मोणो

<sup>(</sup>१) क्छियते कमीवन्धनमिति ख॰।

<sup>(</sup>२) च्रानस्य नाम्रकत्वश्चेति ख॰।

भागनाञ्चले ज्ञानस्यानाञ्चलतात्। न हि भागस्तस्व-ज्ञानव्यापारः, तथाऽत्रवणात् तेन विनापि कर्ञाण-एव तदुपपत्तेश्व। कर्स्यणा भागनाञ्चले तस्तज्ञाना-नुपयागात्।

यत् "नासुक्तमिति स्मृतिविरोधेन श्वीयन्तइत्यादि-श्रुतेरन्यथा वर्शनम्। तन्त्र। स्रृतेः प्रत्यक्षवेदवाधित-त्वेन विरुद्वार्थकवेदाननुमापकत्वात्। वामदेव-साभ-रिप्रश्वतीनां कायव्यू हश्रवणात्त लज्ञानेन कायव्यू ह-मुत्पाच भागदारा कर्मश्रय इति चेत्। न। तपः-प्रभावादेव तत्त्वज्ञानानुत्यादेऽपि कायय्ष्रसम्भवात्। भागजननार्थच कर्मभिर्वस्यं तत्तत्कायनिधादन-मिति न तच तत्त्वद्वानापयागः, यैागपद्यः कायानां त्जनकक्षस्वभावात् तपःस्वभावादा(१)। न च ज्ञानं भागदारा कर्यना भवं इत्युक्तम्। एतेनागमधाः पर-स्पर्विरोधात् ज्ञनिर्णये विस्तिपदं कर्को भागनाद्धं प्रायश्चित्ताद्यनाष्यत्वे सति कर्कत्वात् भुक्त-भुज्यमान-कर्मवदित्यनुमानानिर्णय इत्यपास्तम्। ज्ञानस्य प्राय-श्चित्ततुत्वत्वेनाप्रयाजकत्वात् श्रुतिबाधितत्वाच ग्रब्द्-वाधितनाश्रकानां स्थलस्योपाधित्वाच अञ्चतप्रधानेन

<sup>(</sup>१) तळानकधमीखभावात् तपःप्रभावादेति ख॰।

श्वतप्रधानेन चाङ्गापूर्वेण व्यभिचाराच तस्य प्रधान-यागादिनाश्यत्वात्। न च तस्यापि यागस्येव स्वर्ग-फलकलमिति तनाश्यत्वमेव अधिकताधिकारेऽपि स्वर्गनामस्याधिकारात् ऋत्यया निष्फानेऽप्रहत्तेरिति वाच्यम्। स्वर्गफलत्वेऽङ्गत्वविरोधात्। प्रवृत्तिश्च फल-वद्यागर्थितया। तदुक्तम्, "प्रधाने रागादक्ने वैधीति। ननु "तावदेवास्य चिरं यावन विभाक्षः अथ सम्प-त्यते कैवन्येन" इति श्रुतेः तावदेवास्यात्मनतत्त्व-ज्ञानस्य चिरं विलम्बः यावनोत्पन्नकर्माणाविभाष्तः श्रय सम्पत्यते कैवन्येनेत्यच भागेन स्ययित्वा इति ग्रेषः। न च ग्रेषे मानाभावः, सत्यपि विज्ञाने कर्स्था-वस्थाने कृप्तसामर्थ्यस्य भागस्यैव नाशकत्वेनाश्चेपादिति चेत्। न। तत्त्वज्ञाने सति तत्त्वज्ञानद्शायां न मेा खः किन्तु तद्गिमञ्जूण इत्यार्थलेनाप्युपपत्तेः।

यतु ऋकतप्रधानाङ्गापूर्वाभिप्रायमेतत् "ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणीत्याद् तेषां कार्य्याणां नाश्वकान्तराभावा-दिति। तन्त्र। प्रधानार्थितया क्षृप्तानां तदभावे तत्सा-मग्रसिद्धेः तत्सच्वेऽपि सर्वकर्मपदस्य कर्म्यान्तरपरिश्रा-इकस्य सङ्गोचे मानाभावात्। यद्पि भस्मसात्करणा-दिना फलाजनकत्वमुच्यते तत्त्वज्ञानात्कृतमपि विहितं कर्म न फलायेति। तथाच श्रुतिः, तद्यथा "पुष्कर-पनाभेनापः श्लिष्यन्ते" इत्यादि । तदपि न । न इ असामात्करणं स्रयश्वानुत्पत्तिरूचते। न च लक्षणाः मुखे बाधकाभावादिति । उच्चते । कर्मगो भागना-श्वालेऽपि ज्ञानस्य कर्म्मनाश्रकत्वम् भागस्य तत्त्वज्ञान-व्यापारत्वात्। न च भागमाचस्यैव कर्मानाभ्रे साम-र्थ्यात्तत्त्वज्ञानयभिचारः, कर्मप्रागभावासहरुत्तिकर्म-नाभे युगपत्कर्मभागे वाऽव्यक्षिचारात्। ऋत एवानु-मानेनागमबाधाप्रयाजकत्वेन च श्रुतिवाक्यभेषे माना-उत्पन्नतत्त्वज्ञानस्यापवर्गविसम्बोपपादनार्थं उक्तरीत्या भागस्यैवाश्चेपादिति, तद्स्यापवर्गस्य परमः पुक्रवार्थस्य श्रुतिसिङं कार्णमनुमानमिति विविक्तम्॥ इति श्रीमहामहोपाध्याय-श्रीगङ्गेश्रविर्विते(१)तत्त्व-चिन्तामणी अनुमानाख-दितीयखण्डे ईश्वरानुमानं। समाप्तच दितीयमनुमानखण्डं ॥

(१) श्रीमङ्गेश्वरविरचित इति कचिक्रित-प्रस्तकपाठेन तत्त्वचिन्तामिण-प्रयोता मङ्गेग्रेतिनाम्नेव मङ्गेग्रेतिनामसमानार्थंकमङ्गेश्वरेतिनाम्नापि प्रसिद्ध खासीदित्य इंसमावयामीति ।

